Charter-5

# पंचम अध्याय

प्रो सुधीरकुमार सक्सेनाजी का विधीवत तबला वादन पध्दती में अपने विचार तथा शास्त्र पक्ष में योगदान :

- ५-१ तबला शास्त्र की प्ररिभाषा
- ५-२ ऑल इन्डिया रेडियो स्टेशन से प्रसारित प्रो सुधीरकुमार सक्सेनाजी का तबले के घराने केबारे में चर्चा। इसका प्रसारण सभी प्रांतीय भाषाओं में अनुवादित हो कर उसी समय एक साथ प्रसारित हुआ था।
- ५-२-१ प्रो सुधीरकुमार सक्सेनाजी का अहमदावाद, वडोदरा रेडियो स्टेशन से ता २-८-८८ रोज प्रसारित तबले के अजराड़ा घराने का परिचय तथा उसकी वादन शैली।
- Y-3 The roll of rhythm in music
- ५-४ रियाज़ और तालीम के लिये अनुशासन
- Y-Y Prnciples of composition.

## पंचम अध्याय

# प्रो सुधीरकुमार सक्सेनाजी का विधीवत तबला वादन पद्धती में अपने विचार तथा शास्त्र पक्ष में योगदान एवं तबला विषयक अन्य लेख।

तबला शास्त्र की परिभाषा

## पेशकार :

4-8

सोलो तबला वादन में सर्व प्रथम जो रचना बजाते हैं उसे पेशकार कहते है। इस रचना में तबले पर बजाये जानेवाले सभी वणिक्षरों को इकठ्ठा करते हैं और यह उलट, पलट (टेढ़ीमेढ़ी) रचना होने के कारण कायदे के हिसाब से लंबे होते है। पुरानी पध्दित से पेशकार कम लय में बजाया जाता है। क्योंकि हिन्दुस्तानी ताल वादन में कोई भी रचना की शुरुआत करने से पहले निश्चित बोलों के समुह को उंगिलयों में चैतन्य एवं जागृतता और ताजगी लाने के लिये यह एक कलात्मक पध्दित है। कला की दृष्टिसे यह तैयारी दिखाने की एक पध्दित है यह कोई शारीरीक कसरत नहीं है।

पेशकार का अर्थ शब्द से ही स्पष्ट होता है कि पेश याने प्रस्तुतीकरण अथवा रिसक श्रोताओं के लिये कार्यक्रम के शुरुआत में बजायी जानेवाली प्रारंभिक रचना याने पेशकार। पेशकार का अर्थ प्रस्तुति, प्रस्तुतीकरण, मांडणी

ऐसा होता है। उत्तर प्रदेश के न्यायालयों में पेशकार यह शब्द वकील के आदेशानुसार कागज़ इकठा करने वाले को पेशकार कहते हैं। यहाँ भी प्राधान्य महत्व का होता है। पहले पेशकार के लिये फर्शबंधी यह शब्द का उपयोग होता था। फर्ड़ी याने जमीन का पृष्ठभाग ऐसा होता है और कलाकार अपने अंदाजित लय के साथ एकात्मक होता है और आगे के कार्यक्रम के लिये सिध्ध हो जाता है ओर उंगलियों में जान लाता है। इस तरीके से वह अपने कार्यक्रम का चढ़ाव आगे बढ़ाता है इसीलिए उसे 'फर्शबंधी' कहते है। ख्याल गायकी में हम लोग स्थायी, जमना ऐसे शब्दों का उपयोग करते है। स्थायी यह संपूर्ण गायन, वादन की सुरक्षा का एक आधार हैं। इसी लिये काफी सालों से तबला बजाने की शुरुआत पेशकार के बिना बजानेवाला उस्तादों की दृष्टि में शंकास्पद होता था याने बजाने वाला अज्ञानी है ऐसा माना जाता। पेशकार कायदा:

प्रत्येक कलाकार अपने घराने के अनुसार पेशकार के पीछे नीश्चित स्वरुप का बनाया हुआ एक कायदा बजाता है उसे हम पेशकार कायदा कहते हैं। इस प्रकार से प्रत्येक तबला वादक का बजाने का फर्क पता चलता है। हरेक कायदे अलग स्वरुप के होने के कारण यह मुलतः मुख्य बोलों के समृह होते हैं जो उसके रुप में होते है अथित वो पेशकार जैसे होते है। ज्यादातर निश्चित स्वरुप का कायदा बजाने का नियम और शुध्दता (रीतिबध्दता) बजाते समय इसकी जरुर नहीं होती है। यह सिर्फ सुंदर रीत से और भिन्न स्वरुपसे भी दिखा सकते है। कारण पेशकार की रचना में ही तबले के सभी वणिक्षर आ जाते है। हरेक पेशकार कायदे में दो लाइनें होती है। पहली लाइन सम से चालू हो कर खाली तक बजती है और दूसरी लाइन खाली से समतक बजती है। याने पूर्ण खंड की रचना एक लाइन में होती है परंतु इस कायदे में कुछ भिन्न स्वरुप भी प्रस्तुत किये जाते है। पेशकार कायदा दृत लय में बजाया जा सकता है। इसके विपरित पेशकार संथ गती का लगता है। पेशकार कायदा बोलों के लिये और बजाने की पध्दित से ही नहि, तो अलग, अलग घराने को प्रदर्शित करता है। इसमें कोइ भी नयी पध्दित नहीं हैं।

#### कायदा :

शब्द के उपर से ही हम समझ सकते है कि कायदा याने नियम अथवा निश्चित प्रणाली। जब अकेला तबला वादक वादन करता है तब वादक कायदा एक पध्दिति से बजाता है। उसकी रचना मे दो पंक्तियां होती हैं। पहली सम से शुरु हो कर खाली पर समाप्त होती है और दूसरी खाली से शुरु हो कर सम पर समाप्त होती है। जो अक्षर वारंवार एक विशिष्ठ शैली में प्रदर्शित होता है उसी अक्षर से उसी कायदे को नाम दिया जाता है। इसी पध्दित से अपने यहाँ तीट, तीरकीट, धीनगीन, धिरधिर के और स्मृति बढ़ाने के कायदे हैं। अर्थात एन मौके पर बजाते समय उसमें बदलाव किया जा सकता है। किंतु पलटा बजाते समय उसमें बंदी है। सर्जनशील वैविध्य दिखाने के लिये ऐसे किसी भी वर्णाक्षर का उपयोग होता नहीं है। क्योंकि वह मुख्य रचना में नहीं होता है। फिरसे पलटा बजाने के समय एक विशिष्ट क्रम संभालना पड़ता है। दो खंडो में वर्णाक्षरों की जो जगह है उसका नाद एक जैसा नहीं होता है , पहले पंक्ति का अंतिम शब्द (तींना कीना) और दूसरी के बोल (धिनागीना) ऐसे होते हैं। अपने गुरुजनोने अनेक प्रकार के कायदे बनाये हैं इसमें कुछ दीस्त्र जाती, तिस्त्र जाती, चतुस्त्र जाती, कोई छोटे कायदे और बड़े भी होते है। जो मध्य लय में और दृत लय में बजाने के बाद सुनने में अच्छे लगते है।

#### रेला :

रेला कायदे जैसा ही लगता है उसकी लंबाई उतनी ही होती है कितुं लय अलगसी होती है, रेला अतिदृत लय में बजाया जाता है। विलंबित लय में सुनना अच्छा नहीं लगता। यह बजाने के लिये बहुत ही सरल है क्योंकि इसमें मुख्य रचना में एक ही बोल अनेक बार बजाया जाता है। यह दोनों

बाते ध्यान में लेते है और इसके गुणधर्म को ध्यान मे लेते हुऐ रेला यह समुद्र की लहरों जैसा हिलता है। रेला बजाने के लिये उंगिलयोपर प्रभुत्व होना चाहिये। यह बजाने के लिये ज्यादा रियाज की जरुरत होती है, कयों कि रेला ज्यादातर अतिदृत लय में बजाया जाता है। यह बजाते समय अलग बोलों का उपयोग इसमें समय के अनुसार किया जाता है। सोलो वादन में रेला बजाना जरुरी है, इसमें बजाते समय चपलता दिखाने के लिये उपयोग में आता है। साथ संगत में भी इसका उपयोग हो सकता है। जब सितार, सरोद बजाते समय झाला बजाते हैं तब तबला वादक रेला का आधार लेकर बजा सकता है और वो भी द्वत लय चलती हो तब आराम से तबला वादक उसके साथ संगत कर सकता है। इस से यह ध्यान में आता है कि रेला बजाते समय नियमों का पालन करने की जरुरत नहिं है।

## टुकड़ा :

दुकड़ा शब्द परसे उसका अर्थ स्पष्ट होता है कि टुकड़ा याने भाग, किंतु ताल की भाषा में सिर्फ इसका अर्थ भाग नहीं होता है। पखावज की लंबी परनों से बनाया गया भाग, जो सम से सम तक का होता है। इसमें पारंपारिक कला को मान देते हुऐ और उसकी इज्जत रखने वाले परनों के कुछ मृद् अक्षरों के समुह द्वारा शब्दरचना कर के एक छोटीसी रचना बनाते है जो ताल चक्र में आती है और उसका समापन तिहाई से करते है। तिहाई

याने समापन। टुकड़ा याने तिहाई का एक भाग ऐसा नहीं है। क्योंकि सभी टुकडों को पूर्णत्व प्राप्त है और अलग, अलग लय में बजाये जाते है और गायन वादन में उसका प्रभूत्व दिखाई देता है। टुकड़ा सोलो वादन और साथ संगत में उपयोगी होता है।

राजा महाराजाओं के जमाने में पखावज और तबले की जुगल बंदी की महिफल होती थी। इस जुगलबंदी में तबला वादक की कभी जीत नहीं होती थी। क्योंकि वह पखावज द्वारा बजाय जानेवाली परन के समान लंबी, सरबती और टेढ़ीमेढ़ी रचनाऐ तबले पर नहीं बजा पाते थे।

पखावज की रचनाएं खुब जोरसे, गमक की हैसीयत से बजायी जाती है। इसलिए वह बहुत प्रभावशाली होती है। तबले में दाँया की किनार द्वारा निर्माण (बजाये) जाने वाले कायदे सुमध्र, मीठे होते है, लेकिन पखावज जैसा प्रभाव उत्पन्न नहीं कर पाते। किंतु जो तबला वादक इस में पराजय मानने के लिये तैयार नहीं होते उन्होंने एक तरकीब सोची, परन में से कई मृदु शब्दों को इकठ्ठा करके उन्हें बोलों के टुकडों में सजाकर अनेक सुंदर रचनाएं बनायीं जो तबला वादक को बजाने के लिये आसान हो गयीं। तबला वादक तिहाई लेते समय बहुत चौकन्ना याने सजाग रहकर बजाते हैं और पखावज वादक भी इस तरह से उसे पकड़ कर बजाते हैं।

गतः इसका गति इस शब्द से निर्माण हुआ है। उसका अर्थ हलचल ऐसा होता है। और ऐसा भी कह सकते है कि गत यह शब्द गति का संक्षिप्त रुप है। तबला वादन में गत यह निश्चित स्वरुप में होती है और बोलो का स्वरुप दिखाने वाली रचना होती है जो एक समान सरखी गति में घुमती रहती है, किंतु यह तिहाई से समाप्त नहीं होती है। इसलिये इस में एनमौके पर बदलाव नहीं कर सकते है। इस लिये यह कायदा और रेले से अलग है। गत तबले के बोलों पर रचायी जाती है। यह पखावज के वणीक्षरों से अलग होती है और यहाँ किनार के बोलों का वर्चस्व ज्यादा होता है। काफी तबला वादक इसका उपयोग नहीं करते क्योंकि उनको गत और तुकड़ा इस में क्या फर्क होता है उसका पता नहीं होता है। पराने पध्दित के वादन शैली में रचना की और ध्यान पूर्वक देखा जाय तो उस में क्या फर्क है उसका पता चलता है। गत यह शांतिसे निश्चित आमद लिए बिना और सम दिखाने की नयी पध्दिति से, छोटे टुकडे जैसी रचना, अंतमें धीरेधीरे नजाकत से उतरते समय उसमें शोभा आती है। ताल उसके भरी के लिये और गतिके वैविध्य से नहीं, उसके लय के चलन से, ठहराव से, खंडो से लक्षणीय दिखता है।

१०५ साक्षात्कार प्रो सुधीरकुमार सक्सेनाजी दि २-१०-२००७, १२-१०-२००७

## गत के प्रकार :

गत का हरेक प्रकार निराला है। दि पल्ली गत, त्रिपल्ली गत, चौपल्ली गत, पंचपाली गत, दो मुँह की गत।

त्रिपल्ली गत : इसमें एक समान बोल को तीन बार तीन अलग अलग जातिसे बजाया जाता है।

चौपल्ली गत : एक समान बोलों को चार बार अलग, अलग लय में वादन होता है।

पंचपल्ली गतः पांच बार पाँच अलग, अलग लय में वादन होता है। पाली का अर्थ मूल रचना का चक्र ऐसा होता है। बहुत कम तबला वादक दौपल्ली गत बजाते हैं। क्योंकि इस में एक समान बोलों के समूह को दो बार बजाया जाता है और साथ ही दो जाति के लय में बजाया जाता है इस लिये बहुत छोटा टुकड़ा तैयार होता है। इस लिये पूर्ण रचना की छटा उसमें दिखाई नही देती। पल्लीका उपयोग अनेक बार होता है क्योंकि उसका अंत उसीतरह से होता है उसका बंधारण तिहाई जैसा होता है। दुपल्ली गतो की संख्या ऐसे तो कम है और बहुत कम तबला वादकों को उसकी पहचान है। और भी एक गत का प्रकार है। जीसे "दों मुँह की गत "कहते हैं। इसका अर्थ एक समान दो मुँहवाली रचना होता है। मांदा साँप के उपरसे उसकी रचना का

जन्म हुआ है। जिसे दोनों ओर से मुँह होता है और इसतरह के साप को दुमुँही ऐसा कहा जाता है।

सभी गतें सम पर नही आती यह योग्य नही है कोई सम से पहले आती है इसे असम गत कहा जाता है। यह भी गत जैसी ही होती है इसमें फरक इतना ही होता है कि जो तालके अंत में मात्रा पर आती है याने सम से पहले सिर्फ सिर हिला कर या हाँ कहके तात्कालिक सम दिखाई देते हैं। इस प्रकार की गते बहुत कम घरानो में है। इन दोनों बातों में आश्चर्य नहीं क्यों कि यह गत बहुत दृत लय में बजायी जाती है। क्योंकि गत के अंत की जगह और सम इनके अंदर की रिक्त जगह को अंतर भरने का होता है यह अंतर जो कम लय में नहीं हुआ तो श्रोताओं को सम की कल्पना करना कठिन होता है। गत की अंत समय पर सम दिखाने की योजना सहज रीत से नही दिखा पाते और एक मात्रा कम दिखाई देती है। उसी हिसाब से गत की जोड़नी इसतरह से होनी चाहिये कि जो स्वयं, के गुणों द्वारा सम दिशा में बढ़कर की जा सके। तभी श्रोताओं को पता चल सकता है कि सच्ची सम जानबुझ कर बतायी नहीं जाती है।

## तिहाई :

यह ताल रचना की ऐसी योजनाबध्द रचना है जो साधारण रिसक को सम ढूंढने के लिये अथवा सम पर आ रही है यह गृहित रख कर पता चलता है। साधी तिहाई:

बोलो की रचना में कोई छोटी रचना तीन बार बजा कर अंतिम थाप सम पर आती है। इस के मुख्य दो प्रकार है १) बेदम तिहाई २) दमदार तिहाई इसका अर्थ कहीं शांत घड़ी या पल अथवा श्वासोश्वास की जगह पर जोर देना पड़ता है। प्रथम प्रकार में दो खंडो के बीच में जगह नहीं होती है किंतु दोनों प्रकार में सम पर जाने की जो पध्धित है वह वैसी होती है जो पीछेसे परिणाम कारक होती है और रचना के अंत में नहीं होती है। और भी एक प्रकार की तिहाई होती है जिसे चक्रधार तिहाई कहते है। इस में बोलों का समुह टेढ़ामेढ़ा होता है और लंबा होता है। वह तालका कम अवर्तन पूर्ण कर सकता है। उनकी निश्चित संख्या लय पर निर्धारित होती है। जिन अक्षरों द्वारा चक्रधार तिहाई बनती है वह चक्रधार टुकडा, चक्रधार, चक्रधार गत अथवा तोड़ा इस नाम से पहचाना जाता है। साधी तिहाई शुरुआत से अंत तक उपयोगी होती है। चक्रधार तिहाई का बड़ा विस्तार गिनने के लिये और सोलो वादन का सौंदर्य बढ़ा ने के लिये उपयोगी होता है। नियमानुसार चक्रधार यह

दृत लय में बजायी जाती है और सोलो वादन का अंत करने के लिये उपयोगी होती है।

सभी घरानो में चक्रधार तुकड़े विपुल प्रमाण में उपलब्ध है किंतु फरुखाबाद घराना इस में श्रीमंत है। अन्य घराने के वादक भी इसका उपयोग अपने वादन में करते है।

## मोहरा :

इसमें दोनों रचनाऐं समान पल्ले की होती है। यह रचना सम पर आने के लिये सुंदर बोलों को इकठ्ठा करके बनायी हुई रचना होती है। साथ संगत करने के लिये इसका उपयोग कम होता है। उपयोग में लिये अक्षर मृद्ध और सरल होते हैं। इसलिये दोनों भाग अलग होते हैं और मुखडा तिहाई से ही समाप्त होता है। मुखड़ा ठेके के पहले बजाया जाता है। पहली थाप से शुरु होकर सम के पहले खत्म होता है अथवा सम पर खत्म होता है। इसका हेतु सिर्फ श्रोताओंका ध्यान ताल शुरु होने पर होता है। किंतु वह एक संमिश्र तिहाई पर खत्म होना चाहिये। दोनो का उपयोग गायन में समापन दिखाने के लिये उपयुक्त होता है।

#### फरद:

यह एक अलभ्य रचना होती है और उसका दाचा टेढ़ामेढ़ा होता है। और इस रचना को अमल में लाना और बजाना, यह बात सहजता से नहीं होती है। इसका प्रस्तुति करण के लिये मानिसक संतुलन और खूबस्रत बोलों के झुमके इकट्ठे करके उसे में लाने चाहिये इसके लिए तैयार होना अत्यावश्यक है। यहाँ पर लय की जातियाँ आकिस्मिक रुपसे बदलती हैं। यह बजाते समय सिर्फ मात्रा ध्यान में रखते हुऐ और अमल में लाना, यह महत्व का नहीं होता, बिल्क हरेक टुकडें का अर्थ और उसका पारस्पारिक संबध इनका अंतरज्ञान और अंदाज भी महत्व का होता है।

जब तबला वादक को कहाँ पर कौनसे बोल पर कौनसी रचना बजानी है इस बारे में अनिश्चितता होती है। उस समय उसके दिमाग में जो भी बोल सहजता से, आते है वह सम पर आने के लिये भरी से बजाता है उस समय जल्दीसे और नियमों को ध्यान में लेते हुऐ जो निमणि होता है वह बोलों का स्वभाव दिखाता है। सम दिखाने के लिये जिस महत्व की जरुरत है उसे फरद कहते है। फरद आमतौर धिर धिर किट धा इन अक्षरों पर खत्म होती है किंतु हर बार इसका अंत ऐसा होना आवश्यक नहीं है।

## लग्गी/लडी :

तबला वादन में यह दो रचनाऐं सबसे छोटी होती है। दोनों का उपयोग उपशास्त्रीय गायन में होता है। उदाहरण ठुमरी, गजल, भजन यह दोनों प्रकार सोलो बजाने में उपयुक्त नही है। जिसका एक भाग मुल से जकड़ा हुआ और दूसरा भाग बारीक सा होता है। लग्गी की शुरुआत जोर से होती है और धीरेधीरे बजाते उसका अंत होता है।

#### लाडी :

जब सही मायने से व्यवस्थित बजायी जाती है तब उसका अर्थ निकलता है। क्योंकि जब यह कुशलता पूर्वक बजायी जाती है तब वह एक समान बोलों की श्रुंखला समान होती है। इसमें बोल बजाते समय इसमें बदलाव नहीं आता है। क्योंकि वह छोटे समूह की याद दिलाते हैं।

#### मिसाल :

इसके बारे में कोइ भी टिपणी नहीं हो सकती है। मिसाल इस शब्द का अर्थ ठेके में ही विविधता दिखाना होता है। बनारस घराने के वादक लय ऊपर पकड़ रखने के लिये इसको काफी प्राधान्य देते हैं। परंतु और घरानेदार तबलिये इसका उपयोग ज्यादातर नहीं करते। ठेका यह लय की पकड़ है और यही बदल गया तो लय एक समान कैसे बज सकती है। लहेरा वादक वैविध्य के लिये नियमों को बाजू पर रखकर और स्पष्टता ध्यान में न लेते हुए समध्र पंक्ति से उसकी शुरुआत करे, तो तबला वादक को महत्व की भाग नहीं बजा सकेगा, जो उसके लिये महत्व का होता है। बहुत कम रचनाएं और नाद (Effect) इनके नाम विचित्र होते है। जैसे रचना, चलन, उडान, गुम्बद, लितफा, गौप्च्छा, गोस, घसीट, घिसा, चाबुक मार तोडा,गत चार बाग इत्यादि। चलन याने शुरुआत में सीधे बोलों की रचना के लिये हिलचाल और यह रेले के समान होती है। यह अलग ढंग की होती है, इसमें तबला वादक एक निश्चित रचना बजाता है।

घुंबज ः

यह रचना मंदिर और मस्जिद के गुम्बद जैसी होती है। लतीफा:

बड़ी रचना का छोटा भाग किंतु यह छोटी रचना में बजता है। जिस प्रकार कोई प्रासंगिक अथवा अचानक कोई चुटकुला अपका मूड बदल देता है। उसी प्रकार लतीफा यह लयकारी में अधिक दृत लयकारी दिखाकर उस में बदलाव ला सकता है।

## इश्क पेचा :

इश्क याने प्रेम और पेंचा याने कौशल्य पूर्ण इसकेलिए इसे इश्क की माला भी कह सकते हैं। कई उस्ताद बुलबुल की दास्तान अथवा पंखी की पृंछ। बुलबुल रचना किस तरह से अस्तित्व में आई कहते हैं कि मुगलकाल में एक नवाब को बुलबुल पक्षी ज्यादा प्रिय था। एक दिन वो अचानक बीमार पड़ गया और उसने कलरव करना बंद कर दिया। इसिलये नवाब दुखी हो गया। जब कोई हकीम उसको अच्छा करने में कामयाब नही हुआ तब राजदरबार के एक होशियार दरबारी के कहने पर एक उस्ताद को तबला वादन द्वारा बुलबुल में नव चैतन्य लाने के लिये तबला बजाने को कहा। उस्ताद ने एक कायदा बजाया जो बुलबुल के किलबिलाहट की तरह था और बुलबुल ने उसे प्रतिसाद देना शुरु किया उसलिये इस रचना को 'बुलबुल रचना' कह जाने लगी और उस्ताद को राज दरबार में राज वादक की उपाधि मिली।

यह रचना सिर्फ लाल किले पर नगारा बजाने वाले पहले करते थे काफ़ी सालों के बाद यह तबला वादन में शामिल हुई।

## गौपुच्छा :

इसका अर्थ गौ माता का पुँछ होता है जो शुरुआत से जाड़ी होती है और उसका अंत पतला होता है। पखावज वादन में यह महत्व की लय रचना है। गण और घीसा:

यह रचना में इसकी गिनती नहीं की जाती है और जो नाद उत्पन्न होता है वह अलग प्रकार का है।

#### गांस।

इसका अर्थ तबला वादमें में गूंज होता है यह गूंज बायें हाथकी उंगलियों को मोड़ देकर उसे गोलाकार में हाथ को घुमाकर उससे नाद पैदा होता है और खुले हाथ से थाप देकर भी निकाला जाता है।

## घिसा/घसिट :

इसमें जलद गित से बाँये पर थाप मारके घिसके होता है। कलाई और पंजे के बीच वाला भाग घिसकर बजाया जाता है। किंतु तबले के नियमो में सतत से बजाये यह उचित नहीं है। और यह ढोलक वाद्य के लिये उचित रहता है। तबला वादन में दो अक्षरों के मात्रा में जगह भरने के लिये इसका उपयोग होता है और बोलो को सुर में बजाने के लिये भी इसका उपयोग होता है। उदाहरण घे ५ न्त ५ धा ।

संयुक्त बोलों द्वारा घीसा बजाना उपयुक्त होता है उसे भूल जाना संभव नहीं होता है किंतु उसे वह बहुत नजाकत से दिखाना पड़ता है इसिलये उसके नाद की मिठास कम नहीं होती है और मींड जैसा भी हो सकता है। कुछ समय के बाद ज्यादा बजाना यह श्रव्य के लिये अच्छा नहीं लगता उसका उपयोग प्रामुख्य से बजाते समय कहाँ करना है वह तबला वादक के विचारों पर और सौंदर्य शास्त्र की दृष्टि से करना होता है।

तालकी रचनाओं में अनेक ध्विन उत्पन्न होती हैं। चाबुक मार तोड़ा याने घोड़ा सवार घोड़े पर सवारी करते समय जब घोड़े को चाबुक मारता है उस समय जो आवाज पैदा होती है उसी तरह के बोल बजाते समय वैसा नाद उत्पन्न होता है और उसकी लय भी उसी तरह की होती है। एक ऐसी रचना जो एक चक्र घुमकर पूर्ण होती है। यह गत तालों के भाग को चारबार थोड़ासा बदलाव करके बजाकर पूर्ण होता है। हरेक पंक्ति दुसरी पंक्ति के साथ जुड़ी होती है किंतु कायदा अथवा रेला के हिसाब से गत बजाने का हिसाब और उसकी रचना का स्वीकार नहीं होता है।

रो :

यह छोटी रचना होती है। यह रेले का ही भाग होता है। यह रचना गोल घुमाकर सुनाई देती है। रेला और कायदे की तरह इसकी गति डबल नहीं

करते किंतु उसे एक सुत्र में पिरोने, बांधने के लिये कुछ ज्यादा बोलों को चुनकर उसके साथ बजाने से एक ज्ञालर जैसी बन जाती है।

धाति किंध प्रनिध नक । ताति किंध प्रनिध नग
अभी इसकी रो बनाकर इसकी फिरत कैसी बनती है वह देखे गे ।
धातिर किटिधन तिरकीट धातिरिकटतक ।

नातिर किट्धिन तिरकिट धातिरकिटनक ।

यहा धीन और त्रक के अलावा कोइ भी नयी रचना शक्य नहीं होती। सोलो वादन में तथा वाद्य के साथ रो बजाना योग्य होता है। परंतु महत्व की बात याने जब यह रचना बजायी जाती है उसका अंतीम खंड डबल गतीसे बजाया जाता है।

## अंगुष्टना :

यह पध्दती भी रोजके अभ्यास में समझकर बजाना महत्व का है। उर्दु में अंगुस्त याने उंगली, गस्तता याने ऐसी चिज जो उंगली को कवच दे जो धातुसे बनायी होती है और मुख्य उंगली पर लगाई जाती है क्योंकी सुई जो काजबटन करते समय लग नजाय इसके लिये लगाया जाता है।

५-२ आँल इन्डिया रेडियो स्टेशन से प्रसारित प्रो सुधीरकुमार सक्सेनाजी का तबले के घराने के बारेमें चर्चा । इसका प्रसारण सभी प्रांतीय भाषाओं में अनुवादित हो कर उसी समय एक साथ प्रसारित हुआ था ।

तबले के घरानो के बारे में चर्चा करने से पहले मैं यह अत्यंत आवश्यक समझता हूं कि मूलतः 'घराना' शब्द की व्याख्या और उस का शाब्दिक अर्थ समझ लिया जाये। इसके अलावा घराने से संलग्न वस्तुओं की जानकारी भी स्पष्ट की जाये। घर शब्द का अर्थ है वंश अथवा परिवार (Heridity/Family) और घराना शब्द का अर्थ है वंश विशिष्टता। इसलिये तबला वादन में घराने का अर्थ हुआ एक प्रकार का चलन, रीति, पद्धित अथवा बजाने की एक निश्चित परंपरा।

घराना कलाकारों का एक ऐसा परिवार है जिसकी प्रत्येक क्रिया और वस्तु में उस घराने के नियम तथा उसके मुख्य सर्जक की छाप स्पष्ट रहती है। घराने के मुख्य नियम आचरण और रीतीरिवाज उस समय की राजकीय एवं सामाजिक परिस्थिति तथा उसके मुख्य सर्जक की अपनी स्झब्झ और संस्कृति पर आधारित होते हैं। यही कारण है कि घराने के मुख्य गुणों की छाप उनके घराने के

सभी कलाकारों की कला में प्रदर्शित होती है और इसी वजह से घराने सदा के लिये जीवित रहते है।

## गुरु-शिष्य परंपरा :

घराने के मूल में गुरु-शिष्य परंपरा का एक विशेष स्थान है। घराने में सीखनेवालों के हाथों में गुरु की सारी विशेषताऐं उतर जायें और बोलों की अदायगी वैसी ही हो, यही घरानेदार परंपरा रीति का मुख्य आधार है, क्यों कि दीर्घ तालीम और कठोर अभ्यास से ही यह संभव हो सकता है और इसी कारणवश एक घरानेदार तबला वादक तबले पर हाथ रखते ही अथवा थोड़ासा बजाते ही तुरंत मालूम हो जाता है कि वह कलाकार किस घराने से वादन सीखा है।

प्रत्येक घराने के बोल और उसकी बंदिश की अदायगी का ढंग एक खास प्रकार का होता है जो दूसरे घरानो से कहीं कहीं भिन्न होता है। तबले के बाज को मुख्य दो भागों मे बाँट सकते है। पश्चिम बाज जिसमें दिल्ली और अजराङा घराने का समावेश होता है। प्रब का बाज इसके अन्तर्गत लखनऊ और फरुखाबाद वादन शैली आती है। बाज दो प्रकार के हैं।

## १) बंद बाज २) खुला बाज

बंद बाज में मर्यादित ध्वनि उत्पन्न होती है और इसके बोल अथवा बंदिशे बारीक मुलायम और सुंदर होती है। इस बाज में चाटी और किनार का सुदंर प्रयोग होता है और इसीलिए इसको किनार अथवा चाटी का बाज भी कहते है। इस बाज में दायें हाथ की दो उंगलियाँ और बाँये हाथ की दो उंगलियों का कलात्मक प्रयोग होता है। इस का अर्थ यह नहीं है कि पश्चिम घराने के बाज में सिर्फ चार उंगलियों से ही तबला बजता है, कहने का आशय यह है की इन घरानो की बंदिशे ही ऐसी होती हैं जिस में चार उंगलियों का मुख्य प्रयोग होता है। साथ में समझ लेना आवश्यक है की दूसरी उंगलियों का उपयोग वर्जित नहीं है। इस बाज का सबसे बड़ा योगदान यह है कि इस बाज ने तबले का अस्तित्व कायम किया, अर्थात उसे पखावज वादन की रीतिसे बिलकुल अलग कर दिया। मिसाल के तौर पर इस बाज के उस्तादों ने पेशकार और कायदे की बंदिशे बनाई। यह जान लेना आवश्यक है कि. इन दोनों तरीकों का पखावज में बिलकल उपयोग नहीं है और ना ही उसपर बजाया जा सकता है। पखावज वादन की क्रिया में दो हाथों के दोनो पंजों का उपयोग होता है, इसके बोल गंभीर और वजनदार होते है, तबले पर बजाने वाले कायदों में मर्यादित ध्वनि उत्पन्न होती है. इसलिये पश्चिमी बाज

के उस्तादों ने पेशकारों ओर कायदों की रचना कर तबला बाज को पखावज बाज से बिलकुल जुदा कर दिया।

## खुला बाज :

खुले बाज में ध्विन गूंजयुक्त, प्रबल और जोरदार होती है सच तो यह है कि इस बाज में और पखावज के बाज में कुछ अंतर ही निह आता। इस बाज में मुख्यतः पूरे पंजे का प्रयोग होता है और बोल जोरदार और गंभीर होते है और यही कारण है कि बड़े बड़े उस्तादोंने इस बाज को शुध्द तबला वादन नहीं माना है। उनका तर्क है कि अगर पखावज के बोलों को ही तबले पर बजाया जाय तो तबले का अस्तित्व खतम हो जाता है, इसके अलावा पखावज के बोल में कुछ ऐसे भी अक्षर है जो तबले पर बजा नहीं सकते, जैसे म अथवा धुमकीट।

सभी तबले के घरानों में उपयोग किये जानेवाले मूलअक्षर एक समान है और उन अक्षरों का उच्चारण और वादन एक समान ही है। सभी घरानों में धा को धा और धीं को धीं अथवा तीट को तीट किट को किट ही बोला जाता है, मगर जब इन अक्षरों अथवा मुलाक्षरों को जोड़कर किसी प्रकार की बंदिश बनाई जाती है तो घराने की छाप उसपर पड़ती है। घरानों में अंतर पैदा करने के लिये बड़ेबड़े उस्तादोंने अलग अलग बंदिशो द्वारा विशेष अक्षर

का प्रयोग किया, हर उस्तादने अपनी बंदीश में किसी खास अक्षर पर अधिक जोर दिया और उसका उपयोग बारबार किया जैसे दिल्ली घराने में तीट पर अधिक महत्व, अजराड़ा घराने में दिंगदिनागिना का उपयोग, लखनऊ घराने में धित और धीट का उपयोग फरुखाबाद घराने में धीरधीर का उपयोग। कहने का अर्थ यह है की हर घराने की बंदीशो में किसी ना किसी मुख्य अक्षर का महत्व रहेता है। जिससे उस घराने की पहचान होती है। सामान्यतः तो लय के सभी प्रकार सब घरानो में एक से ही है, परंतु अदायगी में अंतर अवश्य पडता है और इसलिये अलग, अलग बाजो को अलग, अलग नामों से पुकारा जाता है। जैसे किनार का बाज और गद्दी का बाज अथवा ली का बाज।

अब तबले के बोलों के निकास पर चर्चा करुंगा दिल्ली घराने में तीट और तीरकीट बजाते समय मध्यमा का और तर्जनी का उपयोग करते है। लखनऊ और फरुखाबाद घराने में यह अक्षर बजाने का ढंग अलग है। इन घरानों में इन अक्षरों के निकास के समय अनामिका और मध्यमा का दोनो साथ में रखकर ती बजाया जाता है और ट तर्जनी से।

तबला वादन में घराने दो प्रकार से कायम रह सकते हैं पहला यह कि घरानेदार उस्ताद शिष्यों को दिल खोलकर सच्ची तालीम दे। दूसरा तरीका यह है कि अपने शिष्यों को दूसरे घराने की खुबीयों से परिचित होने दे। जब तक एक विद्यार्थी हर प्रकार के बाज से परिचित नहीं होगा तब तक वह एक सफल संगीतकार नहीं बन सकता। हर घराने में किसी प्रकार की खूबी होती है और इन्हीं खूबियों से वह जीवित रहते हैं। इसिलये घरानों में झगड़े तर्कहीन लगते हैं।

कई विद्वानों का मत है कि घराना जैसी कोई चीज नही है। ऐसे लोग या तो किसी घराने अथवा परंपरा के परिचय में नही आये है अथवा ऐसे विद्वान सुनकर अथवा किताबों में पढ़कर वादन सिखने का दावा रखते है। तबला वादन एक नियमबध्ध और शास्त्रीय कला है और घराने का मतलब केवल रीतिबध्ध वादन है।

सारांश में तबले के घराने भिन्न भिन्न कारणों से अलग हो गये है परंतु अगर मूलतः देखें तो तबले का बाज अथवा तबले की वादन शैलियाँ तो मुख्यतः दो प्रकार की है जिन्हें "खूलाबाज और बंद बाज" नाम से पुकारा जाय तो अनुचित न होगा। खूले बाज पर पखावज का असर अधिक है, अथित इस बाज के अथवा शैली के बोलों की अधिकतर रचनाये ऐसी है कि उन्हें उसी ढंग से बजाना सुगम है और सुनने में भी इन रचनाओं का इस ढंग से बजाने पर ही सच्चा आनंद मिलता है।

बंद बाज को हम अगर शुध्द तबला कहें तो उचित होगा, क्यों कि बंद बाज की रचनाऐं सिर्फ तबले को ध्यान में रखते हुऐ बनायी गयी हैं, ऐसा कहें तो अनुचित न होगा। घराने अमर है, सदा से चलते रहे हैं और चलते रहेंगे क्यो की सभी घरानो का बाज नियमबध्ध होता है। अगर हम नियमों को तोड दें तो न वह शुध्धबाज कहलायेगा और नही उसको सीखने की जरुरत होगी। नियमों पर ही घराने टिके हुऐ है और सदा टिके रहेंगे।

५-२-१ प्रा.सुधीरकुमार सक्सेनाजी का अहमदावाद, वड़ोदरा रेडियो स्टेशन से दिनांक २९-८-१९८८ रोज प्रसारित तबले के अजराड़ा घराने का परिचय तथा उसकी वादन शैली

तबले के घराने अथवा घरानो के बारे में चर्चा करने से पहले मै यह अति आवश्यक समझता हुं कि मूलतः घराना शब्द की व्याख्या और अर्थ समझ लिया जाय।

'घर' शब्द का अर्थ है वंश अथवा परिवार, घराना शब्द का अर्थ हैं वंश विशिष्टता निकाला जाय तो अयोग्य नहीं होगा।

इसलिये तबला वादन में, घराना का अर्थ हुआ रीत पध्दिति स्टाईल, स्कुल अथवा एक निश्चित परंपरा।

घराना कलाकारोंका ऐसा परिवार है जिसकी प्रत्येक इकाई में उसके नियमो तथा उसके आद्यकर्ता की छाप लगी रहती है। घराने के मुख्य नियम, ध्येय, आचरण और रीति रिवाज उस समय की राजकीय एवं सामाजिक परिस्थित तथा उसके मूल प्रवर्तक कि अपनी प्रवृत्ति, संस्कार और संकृति पर अधारित है। यही कारण है कि घराने के मूल प्रवर्तक की छाप उसके सभी पीढी दर पीढी कलाकारों की कला में स्पष्ट दिखाई देती है और इसी कारण वंश घराने सदा के लिये जीवित रहते है।

घराने के मूल में गुरु-शिष्य परंपरा का महत्वपूर्ण स्थान है। गुरु की विशेषताऐं शिष्य के हाथो में समा जाय और वैसे ही बोलोकी अदायगी हो यही घराने की परंपरागत प्रथा का मुख्य आधार है। क्योंकि दीर्घ तालीम और सतत अभ्यास से ही यह संभव हो सकता है। यही कारण है कि एक घरानेदार तबला वादक के हाथ रखते ही मालूम हो जाता है कि कलाकार दुसरे घराने से संबंधित है। हरेक घराने की प्रस्तुति करण की एक विशिष्ट शैली और नियम होते है।

तबले के प्रचलित बाजों को मुख्य दो भागो में बाट सकते हैं।

१ पश्चिम बाज : जिसके अंतीगत दिल्ली और अजराड़ा क वादन
शैली आती है ।

पूरब बाज : इसके अंतिगत लखनऊ, फरुखाबाद और बनारस की वादन शैली आती है ।

बाज दो प्रकार के है । बंद बाज खुला बाज

बंद बाज : बंद बाज में मर्यादित ध्विन उत्पन्न होती है और इसके बोल पतले मुलायम और सुंदर होते है। इस बाज में चाटी अथवा किनार का अधिक प्रयोग होता है, अतः इसे किनार का बाज भी

कहते है। इस बाज में दो उंगलियाँ का अधिक प्रयोग होता है।

खुला बाज : खुले बाज में ध्विन गूँजयुक्त एवं प्रबल होती है।

यह बाज पखावज की वादन शैली के अधिक

निकट है। इसमें उंगिलयों के साथ साथ पूरे पंजे

का प्रयोग भी प्रचिलत है। इस बाज के बोल
जोरदार और गंभीर होते है।

तबले के सभी घरानो में अजराड़ा घराने का एक विशेष स्थान है। प्राचीन अथवा अविचीन वयोवृध्ध सभी विद्वानों का मत है कि अजराड़े का तबला केवल तबला वादक के सुनने की वस्तु है। इसका अर्थ यह नहीं कि यह बाज आम श्रोताओं के आनंद के लिये नहीं है। कहने का तात्पर्य यह है कि इसबाज की सौन्दर्यात्मक अदायगी और इसकी बारीकियों की विशेषताओं को एक तबला वादक अच्छी तरह समझ सकता है और इसका पूर्ण आनंद ले सकता है।

दिल्ली के निकट मेरठ जनपद में एक छोटा सा गाँव है, जिसका नाम अजराडा़ है। वहाँ के मूल निवासी दो भाई कल्लू खाँ और मीरु खाँ दिल्ली आकर उस्ताद सिध्धारखाँ दाढ़ी के पौत्र सिताबखाँ से उन्होंने तबले की विधिवत शिक्षा प्राप्त की और शिक्षा पूरी होने के बाद वे अपने गाँव वापस चले गये। तत्पश्चात् इन बन्धुओंने अपनी प्रतिभा और सूझबूझ से अपनी गुरु परंपरागत प्राप्त वादन शैली में मौलिक परिवर्तन किये और नये ढंग की बंदिशों का निर्माण किया।

अजराड़ा घराने के विदानों ने कायदे की रचनाऐं तिस्त्र जाति में इतनी सुंदरता और समझ से की है कि यह बंदिशे तुरंत लोकप्रिय हो गयी। इस घराने में बायें का प्रयोग मींडयुक्त, सुंदर एवं दाहिने के बोलो से लड़ता हुआ है जो अन्य किसी घराने से अलग है। मिसाल के तौर पर एक कयदा पढ़कर समझाता हुँ।

धाऽकड धितीट धागेती टकीट धाधाधे घेनक तिनित नाकिना ताऽकड तिकिट ताकेती टकीट ताताके केनक धिनिध नागिना

अभीतक तबला वादन में मध्यमां एवं तर्जनी का ही प्रयोग होता था परंतु इस घराने वालोने तबला और बाँया दोनों पर इन उंगलियो के साथ साथ अनामिका का भी प्रयोग आरंभ किया। इस नवीन प्रयोग से कुछ बोल जैसे धिनगीन, धाधागीन और गीनधा आदि अत्यंत सरलता और सफलता से दुतलय में बजने लगे। इस बोल समूह में 'न' तर्जनी से चाटी पर न बजाकर अनामिका से स्याही के पूर्व भागसे निकाला जाने लगा।

यह घराना कायदो की खुबसुरती और विविधता के लिये विशेष प्रसिध्ध है। यहाँ के कुछ कायदे कत्,तीं,धागेन धिनक और धिक्ड धीं आदि बोलो से प्रारंभ होते है। जो अन्य घरानों में कम दिखते हैं।

इस घराने के कुछ कायदो में एक और विशेषता देखने को मिलती है, जो कायदो के उत्तरार्ध अथित खाली से संबंधित है। अधिकांश के उत्तरार्ध का भाग पूर्वार्ध्द बंध (बाँया रहित) ही होता है जो निम्न कायदे से स्पष्ट हो जायेगा।

धाओं गेनक धिटधी टकीट धाधागे गेनक तिनती नाकीना ।

ताऽके केतक तिटती टकीट धाधागे गेतक धिनधी नागीना ।

इसके विपरीत अजराड़ा के इस प्रसिध्ध कायदे को सुनिये। इसके

उत्तरार्ध का भाग अन्य कायदे से भिन्न है। उदाहरण देकर समझाता हूँ।

धाधाधा धिधी

उपर्युक्त कायदे में खाली के बोलों में "ताताता और तिंताती के स्थान पर तिऽऽजनाऽन ताके तिरकीट" बोल लगाये गये है, जो कायदे के साधारण नियमोंसे हटकर हैं और यही इस घराने की विशेषता है।

स्वतंत्रवादन के लिये यह बाज बहुत सफल और उपयुक्त है। क्योंकि इसमें जिस वादन का प्रदर्शन होता है उसे सभी जानेमाने गुणीजन शुध्द तबला मानते है। इसके बोलों में पखावज का ढंग लेश मात्र भी नही है। और यही कारण है कि यह बाज अत्यंत कठिन होता है और साध्य होने पर भी अधिकतर गुणीजनों के बीच ही सराहा जाता है। इसके विभिन्न लयकारियों से भर हुऐ लचीले और झुमते हुए कायदे वादन में विशेष आकर्षण और दिल में एक अनोखी गुदगुदी सी पैदा कर देते हैं।

इस घराने की ऐक रचना को उदाहरण देकर समझाता हूँ। धिं धारोन धाऽ धारोन धाती रोरोनक तिनति नाकीना ।

इस घराने के पूर्वज कल्लुखाँ और मीरुखाँ की वंश परंपरा में मोहम्मदी बख्श, चांदखाँ, कालेखाँ, कुतुबखाँ, तुल्लनखाँ ऐवं घीसाखाँ हुऐ। कुतुबखाँ के पुत्र हस्सुखाँ माने हुऐ उस्ताद हो गये। उनके पुत्र वंशज ऐवं शिष्यो में बब्बुखाँ, शम्मुखाँ तथा नन्हेखाँ हुऐ। शम्मुखाँ के पुत्र उस्ताद हबीबुद्दीन संगीत जगत में चमके। खाँ साहब के हाथ में ऐसा जादू था कि जब वे बजाते थे, बेजोड बजाते थे। वह सोलो और संगत करने में पटु थे।

अब अजराड़ा घराने के बोलों की निकास विधि पर चर्चा करेंगे। तबले पर बजनेवाले वर्णाअक्षर, पराक्षर या मूलाक्षर कहलाते हैं, वह सभी घरानों एवं बाजो में एक समान ही होते हैं। सभी घरानों में धा को धा धिं को धिं ना को ना और ट को ट ही कहते है। परंतु विभिन्न घरानों में उनके निकास

की विधि में थोड़ाथोड़ा अतंर होता है। प्रत्येक घराने में कुछ विशेष प्रकार की मौलिक रचनाएं भी बनी है और घराने के कर्णाधिकार विद्वानों ने बंदिशों को बजाने की विधि में परिवर्तन किये। इसीसे विभिन्न घराने अलग अलग अस्तित्व में आये और उनकी पहचान बनी। इसी संदर्भ में अजराड़ा घराने के बोलों की निकास पद्धित पर विचार करते है।

केवल अजराड़ा घराना ही एक एसा घराना है जिसमें एक अक्षर केवल एक ही उंगलीसे बजाया जाता है। अर्थात कोई भी अक्षर निकाल ने में एक साथ दो उंगलियों का प्रयोग नही होता है। मिसाल के तौर पर तिरिकट के निकास को ही देखा जाय, अजराड़ा घराने में ति मध्यमासे और र तर्जनी से, कि बाये पर ट अनामिका से निकाला जाता है। जो सब घरानों से अलग पड़ता है।

अजराड़ा घराने में न और ना के उच्चारण और निकास का अंतर स्पष्ट रूप से माना जाता है। न अक्षर किनार अथवा चांटी के पास के भाग में अनामिका से निकाला जाता है, जब की ना अक्षर किनार पर तर्जनी से निकाला जाता है। त्रिपल्ली रूप के कायदे केवल अजराड़ा की एक अनोखी प्रतिभा है। त्रिपल्ली का अर्थ है बन्दिश को तीन लयों में बजाना। और फिर तीसरी लय में उस कायदे की लौट, पलट किये जाते है। अजराड़ा घराने के इस प्रकार के एक कायदे की पढंत सुनिये।

# धाऽधाऽधाऽ धाऽगेगेनक धिनगेगेनक दिनिनागीना तकियनगीन तकीटधाऽऽ धिनगेगेनक तीनितनाकीना

अजराड़ा घराने की बंदिशों में एक ऐसी नवीनता पाई जाती है, जो दूसरे घरानों की रचनाओं में बहुत कम मात्रा में पायी जाती है। इस घराने के विद्वानों ने हर अक्षर के कायदे बनाये है जो इस घराने को दूसरे घरानों से भिन्न कर देते हैं। इस प्रकार के कुछ कायदे पढ़कर सुनाता हूं। सुनिये कितनी सुंदर बंदिश है। यह कायदा 'कत' अक्षर पर बना हुआ है।

धाऽधाऽ कतिगन तीनाकत गिनतीना कतकत गिनतीना कतगीन तीनाकीना ताऽताऽ कतिकन तीनाकत गिनतीना कतकत गिनतीना कतगीन धीनागीना

अजराड़ा घराने के रेले भी सब घरानो में अपना अलग ही स्थान रखते है। इस घराने के रेले भी चतुस्त्र जाति में तो है ही जो दूसरे घरानो से मिलतेजुलते है, मगर इस घराने के उस्तादोंने बहुत से रेले की बंदिश तिस्त्र जाति में इतने सुंदर ढंग से की है कि केवल सुनने में उनका सच्चा आनंद आता है। एक त्रिपल्ली अंग के रेले की पढंत सुनाता हूं।

धाऽित रकीट धाऽघी डनग धिनधी नागीना धाऽघी डनग धिनधी नागीना धाऽती रिकीट धाऽघी डनग तिनती नाकीना अभी जो स्वतंत्र वादन आपने सुना उसे सुनकर मुझे विश्वास है की श्रोताओं को अजराड़ा घराने के तबला वादन की विशेषताऐं स्पष्ट हो गयी

होगी।

#### ५-३ THE ROLL OF RHYTHM IN MUSIC

Before an attempt is made to indicate the importance of rhythm in the realm of music, it is necessary to understand clearly its meaning, its relation to other allied concepts, and its relation to other allied concepts, and its psychological purpose of necessity. Only then can we pass on to examine the aesthetic character of rhythm, and its contribution to the total effect in the case of both esthetic creativity and appreciation. The aesthetic everywhere transcends and transmutes the merely physical or even psychological, but in normal experience it is rarely, if ever, completely removed from the latter.

Rhythm and allied concepts so, what is rhythm? A simple answer is this: rhythm or tal is regularly recurring movement isolated, identified and measured in respect of its manner and speed. Measurement (in tall) of laya from the viewpoint f the manner (called 'andaz') gives us the distinctive idiom (or 'chalan') of the various 'thekas'. — Such as Tritaal, Jhaptal and Ektall: and measurement of laya is taal (or rhythm) in respect of the formers speed gives us such notions as 'Vilambit', Madhya' and Drut'. The original unmeasured thing is the manner and speed of movement. This becomes laya when the mind begins to flow in harmony with it, without as yet interposing distinctions into it. Laya when measured it 'Tall'. Tall is to laya what a yard

is to distance in both cases the former is a measure of the latter. Again, as a yard possess definite internal distinctions – say, inches and their further sub-divisions – so a taal has its own inner accents, the 'khaali' and the 'bhari' and the individual matras. Now, the Taal or rhythm taken with its own internal distinctions, number of matras and manner of movement – and not in the general sense of merely being a measured cross-section of laya- is a 'theka'.

The 'theka' therefore, points firstly to something other than itself to that of which it itself is a mere measure, saya-laya and secondly, asserts its own character. It has its own aesthetic design the inner accents of which are, or should be, all clearly articulated hence the 'sum' the 'khali' and the 'bhari of the 'theka'. Has anyone reflected as to why there is 'khali' in every 'theka? Or again, why should we at all talk of matra instead of remaining content with mere laya? The answer to both these questions is provided by a simple psychological truth. The matras, the 'khali' and 'bhari' and the 'sum' lend internal variety and distinctness to the 'theka'. This, in turn helps concentration. Any vocalist will testify to it that he quickly becomes impatient with a tabla player whose 'theka is not distinctly articulated in its parts, and that not merely because the vocalist find it difficult to pick up laya if the 'khali' is not shown properly (though that too is often the main cause),

but because the design (or the shape, as they say) of a 'theka' thus executed is not conductive or concentration, because not satisfying aesthetically.

## The logic of Laya-measurement

Now, here I may be allowed to make an observation of a theoretical character. From mere movement-of things in space or of ideas – to laya (which shows the mind getting involved with this movement): from: laya: to 'taal: from taal to theka: from theka to its sam, khali and bhari,- it is the same psychological necessity that compels the transition of thought: it is the irresistible because innate- attempt of the mind to understand the original undifferentiated datum of experience by inlaying it with measured and distinct articulations. In every act of its attending, the mind of Man rebels against the idea of having to deal with the diffuse, the limitless and the undifferentiated. The protest of 'Brahman' is a case in point. The experience, even as it comes originally, is neither a characterless continuity nor a mosaic of chaotic bits, but an 'articulated field of view, -distinct objects appearing as original wholeness against a background, the latter being at once essential to, yet distinct from, the exact perceived character of the former. The same holds true of music, presented or appreciated. Here rhythm or tall present as itself, say, in allaap, or in the more definite from 'theka' as is subsequent performing- introduces

distinct accents is to aesthetic, creativity or appreciation lending ready appeal to the latter.

#### Rhythm Facilitates Attention

The 'theka' is, as we have seen, an 'articulation' of laya, that is, an identification of the range and inner character of a portion of the latter. This helps understanding and concentration. We may take simple examples to illustrate this point. Only trained listeners enjoy simple examples to illustrate this point. Only trained listeners enjoy 'alaap' or jor in vocal and instrumental music (respectively): the average listener enjoys only 'sthayee-singing' or 'gatkari' both of them being, as we know, varieties of performing with professed dependence on the 'theka'.'Laya' is there even in the former facets or aesthetic delineations, but there it is not sufficiently articulated (that is, not so compressed and internally differentiated) t least not so much as in 'gatkari' or 'sthyaee singing' and so the average listener or even the average performer quickly becomes impatient with alaap, and breathes a sigh of relief when the tabla begins 'accompanying' the main performer.

Another simple example to illustrate how exactly the articulation of laya helps concentration is furnished by the case of the devout Hindu who counts the beads of his rosary while saying his early morning prayers. I think he does so though unwittingly in response to a vital psychological necessity.

The bead with it discreteness and the isolated (though repeated) Ramanama chanted to the rhythm of the bead slipping back as the finger passes on both variegate the hue of the mood,' articulating' situation to help contemplation. So, rhythm is the articulation of 'laya'. It facilitates the grasp of attention thus helping both the performer in his creativity and the listener in his creativity and the listener in his appreciation. Having indicated the essential psychological necessity of rhythm, I may pass on further to show how rhythm or taal is not only appealing in itself but lends appeal to music in general. Rhythm is itself an aspect of music, and so an attempt to indicate the intrinsic charm of rhythm will be at once a pointer to the role it plays in the realm of music.

## Rhythm's own charm

The appeal of rhythm, considered in comparative isolation from music in general, consists essentially if not entirely in its conformity to an important psychological law, the law of repetition with variation, or, the law of figure and goround, rhythm, as we defined it initially, is regularly recurring or repetitive movement. Repetition itself attracts attention. But, as used in music rhythm is not merely repetitive movement – such as the one seen in the swinging pendulum of a clock: it is repetition interspersed – of a clock in the clock is the

resorting to hectic speed or independent patterning, such as 'toras' and 'gats. It is true that conformity to the law of figure and ground during actual performing is made difficulty by the very structure of our instruments for, whereas the 'pakahwaj' seems to excel in preserving continuity through resonance, the tabla seems to revel exclusively in distinctness of strokes: yet, it remains a fact that, variations. The repetitive part, which is also the more inclusive, furnishes the background against which the variations appear as delightfully discrete figures. The general patternings of the table player are variations upon the ground of the 'theka' even as the 'gatkari of the sitar or sarod player conjures up variegated beauty upon the original 'gat'which serves as the ground.

Figure and Ground in \rhythm and its Patterning

Here I may be allowed to make two observations which do not easily strike the average listener, but which are of profound aesthetic value, and which often cast a spell over him without his knowing the secret of the charm. Firstly, the crisper and more unexpected the variation, and the more inclusive the general background, the sharper and more irresistible will be the effect of the former (provided, of course, the listeners attention has been following it closely), so sharp and readily appealing indeed that the listener will be compelled into an expression of spontaneous applause. This explains why the most completely satisfying thing in the art of 'solo' tabla playing is

a 'quaidaa' that is, regularly repetitive timing pattern having clearly marked sun-divisions in an through which the passage of laya from one to the other meanders through a delightfully different curl of grace, technically called 'balkhulna' that is the unwinding of the subtle turns of the pattern, Secondly, the law of figure and ground operates not only in the patterning thought to be extraneous-wrongly. I maintain- of the 'theka' or the 'gat', but in the rendering of the latter themselves. And here incidentally I get a chanced to indicate how the merely psychological is transmuted in to the esthetic.

From psychological to Aesthetic.

The proper execution of a 'theka' shows its different accents as the self-differentiation of a pervasive continuity. Just as the perceptual field of view is not broken up- it is only articulated-by the distinct objects which it contains, even so the different matras or sub-sections of a theka- that is, its 'khali' and 'bhari –should only appear as accents, however clear, in (or of) a continuity. The continuity is suggested and preserved by the use of 'the Banya'which produces resonance that serves as a breathing depth enveloping the sharpness of strokes, and preventing the latter from appearing as completely separate from each other. The other aspect of individuated sharpness is provided by cleanly executed strokes: hence the importance of using the 'chaant' – the edge – of 'the right one' correctly. Only when these two conditions have been fulfilled can the law of figure and ground become

operative in the 'theka' itself and give to the latter and independent charm of its own. And once the law becomes operative the 'left one' conjuring up continuity and providing the ground, because of which perhaps it is called 'the male one' – the distinct strokes, instead of appearing as inserted into the 'theka' or as a mere string of disconnected units, appear as the self-differentiation of the theka's own vitality. The 'theka' now appears as a thing of intrinsic charm: the mind ceases to be free not to like it: and appeal now seems to be compelling and as coming from outside the mind, which means that merely subjective appeal has been superseded by objectives value or that the psychological has given place to esthetic. Not many tabla players of today, however, are capable whether the instrument in question be a 'tabla' or a 'pakhawaj'; a consummate exponent can provide in his performance a truly bewitching blend of continuity and discreteness.

#### Rhythm and Music

We may now pass on to rhythm seen as lending charm to music in general. Rhythm, like laya and all its other 'articulations' indicates a self-involvement of the subjective and the objective. It is true to its aesthetic nature only in so far as the movement measured and marked by it secures to itself the attention of the subject. Now, in music, whether presented or enjoyed, rhythm serves exactly this purposes. It attunes. On the one hand, the mind of the performer with the emotive pictorial or ideal significance of

the singing; and, on the other, the mind of the listener with the song that is being presented to him. I both the cases, laya is there in the since of the exact duration of the stay of voice at a particular 'svara', regulated with a view to make it most effectively conducive to aesthetic suggestiveness. In fact, laya in every case is noting but the lapse of time made to sub serves the interests of beauty which, in the realm of music, may be taken to mean the self-dissolution of the artiste in emotive suggestiveness.

#### Rhythm in Alaap

Take the case of alaap. Here laya is present either as itself or as rhythm, not in the form of 'theka'. But it is certainly present in every moment of alaap, supposing of course, that the latter is correctly done. For example, if during alaap in raag todi', the ground 'sa' is just touched lightly, the 're' developed immediately out of it, and if, finally the voice be allowed to linger steadily at 're' developed immediately out of it, and if finally, the voice be allowed to linger steadily at 're' the transition of voice will be suggestive of a gradual sunrise (hence the name tejasi rishab) but this effect will be completely killed if the stay of voice is longer at 'sa' than at 're' or again, if during ascent, the voice flits suddenly from 'ma' to 'dha' and then lingers in to 'dha' the effect of yearning or begging will be created. This is the secret of the ideal suggestiveness of every swara.

Rhythm in every Svara.

In fact, every 'swara' has got to be in laya. It is unfortunate that 'lay Kari' is now a day's that is to be something separate from general performance. I have seen that in every case when a performer tries to show 'lay Kari' – tat is, tries to present it as something dissociated from general presentation – the aesthetic effect suffers perceptibly laya, whether as length of duration at every 'swara' or as the manner of movement of a particular pattern of ornamentation-say a 'toraa' or 'taan' – or as the resumptions of 'sthyaee' (after the execution of a taan) from a very delicate nook, ought to permeate every moment of performance, laya and svara are the life-breath of music, even its feeling imagery is that of poetry. And just as we will not pardon a poet who tries to bring in imagery in a staccato manner, so should we condemn a musician who tries to 'do lay Kari' distorting that which ought to permeate music pervasively who a mere aspect jerkily self-assertive.

## ५-४ रियाज़ और तालीम के लिये अनुशासनः

तबले के तालके बारे में मूलभूत रीति से कुछ कहना आसान नहीं है। रियाज़ी तबला वादक को अपना खुदका रियाज़ सातत्य पूर्ण करना चाहिये। वास्तविकता यह है कि कोई भी लिलतकला जितनी ही महत्वपूर्ण है। अच्छी गुणवत्ता के आधारपर उसे प्राप्त करना अथवा उसे यथावत स्थिति में रखना उसके लिये वादक को भी उस के नियमों का पालन करना चाहिये वह भी अनुशासन पूर्वक से। उसके साथ, साथ सकारात्मक भाव अपनाकर व्यवसायिक दृष्टि से रहना चाहिये। यह जो बात इसलिए महत्वपूर्ण है क्योंकि जो तबला वादन एक व्यवसाय की दृष्टि से देखते है उन्हें सकारात्मक दृष्टिकोण रखना चाहिये जो सिर्फ तबला अपने शौक के लीये रखता है उनके लिये तबले के रियाज़ करने में अनियमितता हो सकती है किंतु ऐसे लोग मधुर वाद्य की वादन शैली की सुंदरता, और उसके स्वाद को चख नहीं सकते या पचा नहीं सकती।

## तालीम के नियम :

रियाज़ मुख्यतः दो प्रकार से होता है। प्रथम रीत इसमें अलग, अलग रचनाओं के गुणोंको पहचाने बिना करने में आया हुआ रियाज़। और दितीय जिसमें रचनाओं के आंतरिक भेद को पहचानकर और उसे बराबर समझकर

दिमाग में रखकर समझदारी पूर्वक रियाज़ करना, इसप्रकार दो भागो में रियाज का महत्व समझाया है। सर कहते है कि जब विद्यार्थी तबला बजाने की शुरुआत करता है तब तक तो पहला रियाज़ वैसा ही होता है। किंतु सातत्य पूर्ण रियाज़ करने के बाद वही विद्यार्थी उसका भेद जान जाता है और समझदारी पूर्वक रचनाओं को पहचानकर रियाज़ करता है। और यह रियाज़ कम मेहनत से होता है और उसपर उसका अधिकार स्थापित हो जाता है। रियाज़ करने का ऐसा कोई नियमित समय नहीं है। वादक स्वयं किस हेतु से और कितना समय रियाज़ करता है यह महत्वपूर्ण है। परंतु देखाजाय तो वादक जितना समय रियाज के लिये देगा उतनी ही सिध्द उसे प्राप्त होगी। नियमानुसार कहे तो रियाज प्रतिदिन निश्चित किये समय पर और निश्चित स्थान पर करना चाहिये। ऐसा करने से वादक अपनी एकाग्रता और नियमितता केन्द्रित कर सकता है। रियाज़ करते समय कोई वादक थक जााय तो वादक को थोड़ा आराम करना उचित होगा और थोड़ी देर बाद. नये जोश और उत्साह के साथ फिर से रियाज करने की शरुआत कर सकता है। क्या आराम की जरुरत है? अवश्य है। क्योंकि बजाते समय लय में बजाना अति महत्व का होता है। कोनसे बोल पर वजन देना उसकी नजाकत

कैसी है उसपर कोई आँच नहीं आनी चाहिये। थक जाए तो निश्चित ही उस पर असर तो होगी ही।

सर ने अपने अनुभव व्यक्त करते उसे उसे बताया, मैने ऐसे रियाजिओं को देखा है कि वे लगातार रियाज़ करते है आराम न लेते हुओ निरन्तर बजाते है और ऐसा वे इसलिए करते है क्योंकि उनके गुरु का आदेश होता है और उसे वह करना पड़ता है। ऐसे गुरु मीलने पर उनके अज्ञाकारी शिष्य के लिये सिध्द प्राप्त होना मुश्किल हो जाता है। सर कहते है कि रियाज़ करने के लिये एकांत स्थल ही पसंद करना चाहिये। क्योंकि रियाजी को रियाज करते समय बाहार से आनेवाले शोर गुल से रियाज़ में खलेल न पड़े। ऐसा करते समय आपके आसपास कोई भी न होने के कारण वादक खुदका ध्यान वादन में केन्द्रित कर सकता है। श्रेष्ठ वादक का कर्तव्य है कि वह वादन का ध्येय निश्चित करे। खुदके वादन में रही हुई क्षति को दुर करे। वादक को स्व-विश्लेषण करना चाहिये और अन्य के सामने भी उदाहरण रखना चाहिये, स्वयं की क्षतिओंका विश्लेषण करने के बाद आप अनुभव करेंगे कि आप 'स्व'के लिये बजाते हैं। 'पर' के लिये नहीं। यहाँ ध्यान रखना चाहिये कि भूतकाल में गुरुजन रियाज करने के लिये रातका समय पसंद करते थे, और एकांत स्थल पसंद करते थे जैसे स्मशान जिसमें शोर नहीं होता। महत्व

पूर्ण बात यह भी है कि वादक नरम हाथसे रियाज़ न करे रियाज़ करते समय मजबूती से बजाये। बोल बजाते समय उगंलियों में जान डालकर बजाये इसमें तबले के बोल स्पष्ट सुनाई पड़े। जादातर मजबूत आघात से श्रोताओं को स्पष्ट सुनाई देगा। अगर वादक बड़े मुँहवाला तबला उपयोग में ले तो वह अधिक प्रभावशाली और जादा फायदे मंद्र हो सकता है और उससे तबले का नाद और गहरा हो सकता है। प्रारंभ इस प्रकार हो ताकि वादक ऐसे बोलो को प्रमाण में चुने जो सहजतासे बजे और ऐसे बोलों का रियाज़ करे जैसे पेशकार कायदा से प्रारंभ करे। यह करने से वादक की उंगलियों का आकार भी सुंदर होगा और ज्यादा रियाज़ करने से वादक की उंगलिया अच्छी तरह से फिरत ले सके। जैसे कोई गायक खदके आवाज मे हरेक स्वर को गा कर तैयार करता है और अपना गला तैयार करता है. उसी तरह रियाज से वादक के हाथ की प्रत्येक उंगली को व्यायाम मिल सके। वैसे देखा जाये तो तबला वादन में सिर्फ बोलों को महत्व नहीं दिया जाता है, किंतु संपूर्ण रचना का रियाज़ किया जाता है । वादक संपूर्ण रचना आकारबध्द विभागों में विभाजित करता है और हरेक विभाग का मनःपूर्वक अभ्यास करना अत्यावश्यक है। उसके बाद हरेक विभाग का एकत्री करण कर संपूर्ण रियाज़ करना चाहिये। प्रथम पहले विभाग के दुसरे विभाग को जोडना, बादमें दुसरे को तीसरे से

ऐसा करते आगे बढ़ना चाहिये और सम्भव हो तो हरेक विभाग का रियाज़ करने के बाद संपूर्ण रचना बजानी चाहिये। इसे एक उदाहरण दे कर समझाता हूं। निम्न कायदा जो त्रिताल में निबध्द है।

धाती धागे नधा तीरकीट धाती धागे तींना कीना । ताती ताके नता तीरकीट धाती धागे धीना गीना ।

इसी तरह से नौसिखिया विद्यार्थी को आगे बढ़ना चाहिये। पहले सिर्फ धाती बजाने का ही अभ्यास करो बाद में धागे का अभ्यास करो। जब धागे बजाने से संतोष मिले तभी आगे बढ़े याने धाती धागे बजाऐ तथा उसे बजाते रहो। फिर उसी तरह से नधा और तीरकीट का अभ्यास करते रहो। पहले सिर्फ इसका ही अभ्यास करते रहो और बादमें चारो बोलो को साथ में बजाना, और इसी तरह से बाकी के बोल बजाने का प्रयत्न करे। जब तक वादक को संपूर्ण कायदा बजाने का संतोष न मिले तब तक उसे बजाते रहो। इसी तरह से रोज रियाज़ करेंगे तब आपको उसका पूरा संतोष जनक परिणाम

## गति के नियम और कानून :

संगीत क्षेत्र की जितनी भी विधाएं हैं, उसके आद्य गुरुओने ऐसी हजारों रचनाऐ निर्मित की है जिसका अभ्यास जिसका अभ्यास हम लोग निश्चित गित और निती नियमितरुप से करते है। हर कोई बोल एक सरखी लय से न भी बजा सके। वादक जो ध्यान पूर्वक नियमों को न परखे तो उस वादक को बहुत कठीनाई हो सकती है। एक सामान्य उदाहरण देखिये। सर कहते है कि कसरत करते समय दंड. बैठक की तरह से योगासन उसी गति से नहीं हो सकता या ने जोर लगाने में गित होती है किंतु योगासन कम गित से ही होता है। हम तबले के बारेमें सोचे तो पेशकार को जल्द गति में नही बजा सकते है। क्योंकी पेशकार के बोल ही ऐसे बने है कि जल्द गति में नहीं बजा सकते उससे उंगलियाँ फँस सकती हैं और उंगलियोसे बजा भी नहीं सकते। आजके जमाने में कई वादक हर रचना को अति दृत लय में बजाने की चेष्टा करते है किंतु मुल रचना को ध्यान में न लेते हुए और व्यवस्थित अभ्यास न करते हुए सिर्फ द्वत लय में बजाते है तब सिर्फ हवा में बोल सुनाइ देते है याने कोई भी बोल स्पष्ट सुनाई नही देते, स्पष्ट रचना न बजाकर सिर्फ बोंलोको गति में बजाना यानी सिर्फ शारीरिक कसरत ही मानना चाहिए। उससे सिर्फ अविचारी नाद उत्पन्न करना, यही हो सकता है।

तबला वादन यह भी संगीत का एक भाग है। जेसे कर्णिप्रय संगीत के आस्वाद के लिये यहाँ भी नियम होते है। और नियमों का पालन करना पड़ता है। और कलाओं की तरह यहाँ भी कोई रचना के पीछे वादक के मनोमन भाव, आवेश मूलभूत रीतसे अत्यावश्यक है। इसके बावजूद कोई वादक को अति दृत लय में तबला बजाने का शोख रखता हो तो उसको सिर्फ कायदे और रेला बजाने का प्रयत्न करना चाहिये जिससे उसका विकास दृत लय में हो सके। एसे वादक को कायदे और रेला ही संतोष दे सकते है। तिहाई, चक्रधार, दुकड़ा, त्रिपल्ली, फरद ये सभी रचनाऐ मूल रचना को अबाधित रहकर किसी भी तरह का नुकसान न होते हुओ उतनी ही स्पष्टता दिखाकर दुतलय में बजा सकते है। किंतु ऐसी रचना ऐं रियाज़ की शुरुआत करने के लिये नहीं है। यानी प्रारंभिक वादन के लिये नहीं है।

## गति में विविधता :

आम तौर से सिखाउ तबला वादक को अपना रियाज़ कम लय में करना चाहिये। ऐसा करते समय हरेक वादक को बारीकी से सुनना चाहिये

ताकि जो भी बोल बजता है उसका नाद सही रूप से निकलता है या नहीं उस पर ध्यान देना चाहिये। जब भी तबलावादक अपना तबला बजाते समय ध्यान पूर्वक सुने कि जो भी बजता है वह कर्णप्रिय सुनाई देता है कि नहीं। इन सभी मुददो को ध्यान में लेकर वादक अपना आगे का अभ्यास प्रारंभ करे। इससे आशा और सांत्वना मिलती है। आगे चलकर धीरेधीरे गति को आगे बढ़ानी होती है। एसे करते फिर कोई पसंद की हुई रचना को खुद समझकर उसे गति में बजाने का रियाज़ करना चाहिये। किंतु बोल बजाने की गित शुरुआत से ही बढ़ा दे तो उसका परिणाम निराशाजनक मिलता है। सर कहते है की उत्तम तबला वादक बनने के लिये धैर्य होना अत्यावश्यक है। वादक गति में बजाने का मोह छोड़ दे और धीमी गति में जहाँ तक बजाना हो उसे बजाते रहे। एक अच्छे तबला वादक के रुप में हरेक पहलु को जानकर उसे लय में रखकर बजायें और बोलो का सुस्पष्ट रूप और उसका आकार बना रहे यानी सही ढाँचा बना रहे, उसपर सविशेष ध्यान दे। और हमेशा ध्यान रहे न की रचना करने वाले गुरुजनो को आदर्श विद्यार्थी हमेशा प्रभावित करता है। सोच समझे बिना किये हुए अभ्यास को बेढंगा अभ्यास कहते है। ऐसे अभ्यास याने रियाज़ को कोई महत्व नहीं होता है। रियाज़

करने के लिए जो भी निती नियम निर्धारित किये गये है उन्हें दोहराना अत्यंत अवश्यक होता है।

रियाज़ करते समय श्वसन का गित में होनेवाला फर्क :

ऐसा कईबार देखा जाता है कि तबला वादक रियाज़ करते समय थोडी देर में पसीने से तरबतर होता है ऐसा उत्तम तबला वादको के साथ भी होता है। सर के मतानुसार इसकी वजह निम्न कारणोसे हों सकती है।

- १ रियाज़ करने का स्थल वादक के स्वभावनुसार न होना, अर्थात वहाँ का वातावरण नमी युक्त या साफसुथरा नहीं हो।
- वादक के अंदर जो डर पैदा होता है उसमें महत्व की बात यह है कि साथसंगत करते समय बाजपर या सामने कोई महान संगीतकार की उपस्थिति हो, जिससे वादक को डर के कारण पिसना आ सकता है।
- 3 वादक में पध्दिति अनुसार रियाज़ करने का अभाव
- ४ वादक के अस्थिरतासे लय को बांधने के कारण :
- प वादन करते समय वादक को अपनी बैठक उचित न मिलने पर।

  उपरोक्त कारण के अलावा एक महत्वपूर्ण कारण यह भी है कि वादक
  वादन करते समय हाथ की गित और श्वसन लेने की गित में समानता नहीं

रख पाता। रियाज़ करते समय श्वासको ऐकदम सामान्य गित में लेना चाहिये। हाथ की गित याने वादन की गित बढ़ाते समय श्वास की गित नहीं बढ़ानी चाहिये। सामान्यता ऐसा देखा जाता है कि रियाज़ करते समय हाथ की गित और श्वास लेने की गित भी बढ़ती है ऐसा करना गलत है।

सर कहते है मै रियाज़ करते समय तथा अन्य कलाकारों के साथ संगत करते समय बहुत ख्याल रखता था। इसलिए मै कभी थकता नहीं था। में यहाँ पर खदकी तारीफ करने के लिए नहीं कहता हैं बल्कि जिन बातों को महत्व नहीं दिया जाता, उन्हें स्पष्ट रुपसे समझाने के लीए कह रहा हूं। जब कोई सितार वादक या सरोद वादक ज्ञाला बजाता है तो उसकी गति तीव्र होती है। संगत करनेवाले के साथ वादक जो बात मैने आगे बतायी है उसके बारेमें उसको पता नहीं हो तो वो झालेकी गति जैसी अपनी श्वास की गति बढ़ायेगा और ऐसे करने पर उंगलियों पर उसका काबू नहीं रहेगा। वादक थोडी देर में थक जायेगा। यहाँ पर यह बताना आवश्यक यह है कि प्रतिदिन का रियाज़ करते समय श्वसन पर काबू पा लेना अत्यावश्यक है। यहाँ एक बार फिरसे बताना चाहुंगा की ऊपर बताये हुऐ तमाम आवश्यक बातों को वादक अपने गुरु के पास सिखने से वह अल्हादकता का अनुभव कर मुग्ध हो जाता है।

अनुशासन पूर्ण जीवन और अच्छा स्वास्थ्यः

उपरोक्त सभी पहलू का विचार कर किसी भी तबला वादक के लिए अच्छी रचनाओं का भंडार इकट्ठा करने के लिये, अनुशासन पूर्ण जीवन पध्दित और अच्छा स्वास्थ्य इन दोनों को उसके जीवन में महत्व देना आवश्यक है। सर कहते है की कोई भी तबला वादक को कुस्तीबाज नहीं बनना है। किंतु प्रतिदिन के रियाज़ करने के लिये उसकी शारीरीक अवस्था सक्षम बनाने के लिये उसे अच्छा स्वास्थ तो रखना ही पड़ेगा। शारीरिक स्वास्थ्य पाने के लिये रियाज़ करना यह भी उत्तम प्रयास हो सकता है। आम तौर पर तो भूखे प्यासे रहकर, आराम के बिना जो वादक रोज़ दस से बारह घंटे का रियाज़ करे तो उसे शारीरिक कसरत ही कह सकेंगे। ऐसा करने पर वादक की उंगलिया मजबूत हो सकती है किंतु शारीरिक स्वास्थ्य शिथिल हो सकता है और अंत में उसके रोजके रियाज़ करने पर बुरा असर पड़ सकता है।

## सिल्ला चिल्ला :

इन दोनो का अर्थ और उसका महत्व एक समान ही है। सर के मतानुसार इन शब्दों में से चिल्ला कहकर उद्बोधन करना योग्य माना जायेगा। किंतु घराने के तबला वादक सिल्ला कहकर उद्बोधन करते है।

दिल्ली घराने के वादक उसे चिल्ला कहकर उद्बोधन करते है। इन दोनों शब्दों का अर्थ ऐसा होता है कि जैसे अधिक मास में भारतीय धार्मिक लोंग चालीस दिन के लिये एकांत में जाते है उसी प्रकार मुस्लिम मस्जिद में जाते है। ऐसे लोग इन दिनो में उपवास या रोजा रखकर खुदको जप, तप या बंदगी में व्यस्त रखते है। उसी तरह तबले में चिल्ला याने चालीस दिनतक संपूर्ण योजना बध्ध तरीके से रहेना और उसका रियाज़ करना। इसका मुख्य हेतु या विचार कई दिनो तक रियाज़ करने के लिये होता है। इसका मुख्य उद्येश्य यह होता है कि वादक सिर्फ वादन में ही ध्यान दे और उसका लगाव निर्माण करने हेतु ही होना चाहिये। अच्छे तबला वादक का वादन की हरेक शैली का अभ्यास अनिवार्य है। सर कहते है में एक बार दोहराना चाहता हुं कि उत्तम तबला वादक बनने के लिये योग्य लय, वादन में स्पष्टता, हरेक विभाग में योग्य रुपसे किये गये भाग, मूलतः जो भी रचना है उसका आकार जैसा है वैसा रहे, यह अत्यंत महत्व का है। वैसे देखा जाये तो वैचारिक दृष्टिसे चिल्ला यह वस्तुता जो कलाकार सिर्फ तबला वादन को अपने व्यवसायिक की दृष्टि से चुनता है यानी स्वीकार लेता है उनको ही मदद रुप साबित होता है। किन्तु तबला वादन की शुरुआत करने वालो के लिये थोड़ासा कठिन होता है।

## पसंदगी का रियाज़ - चुनिंदा रियाज़

कोई भी तबला वादक जिन रचना की उसे जानकारी होती है वे सभी रचनाओं को रोज नहीं बजा सकता। इसके लिये बुध्द पूर्वक हरेक रचना के लिए समय निकाल कर उसका रियाज़ करना चाहिये। जो वादक खुद पसंद की हुई रचनाओं के भंडार, जथ्ते को योग्य रीतिसे बजा सकता है तो आगे की रचनाओं की और बढना आसान होगा। किंतु इस क्षेत्र के अंदर नये तबला वादक की मुश्किल यह है कि इनको कम समय में उच्चस्थान पर बढ़ना है। यह मनुष्य का स्वाभाविक लक्षण है। खास कर नवयुवानों में, वे जोशीले उनके अंदर यह ख्याल दिखाई पडता है। किंत अन्य क्षेत्रों की तरह ही इस क्षेत्र में भी धीरज रखना अत्यावश्यक है। और धीरज यानी स्व को काबू में रखना यह भी कसरत ही है। ऐसा न करे तो वादन की लय को काबू में रखना कठिन हो जायेगा। किंतु हाल के व्यस्त जीवन में रियाज़ के लिये इतने घंटे निकालना यह बहुत कठिन है। सर ने कहा कि किसको कैसा और किस तरह से वादन करना है, कितने दिन वादन करना है, इसकी न्यायिक पसंदगी करनी चाहिये।

#### आराम का महत्व :-

थोडी शांति भी वादक के लिए जरुरी है। यह सिर्फ धकान दूर करने के लिये पर्याप्त नहीं है। किंतु सतत वादन से हुई धकान दूर करने का पर्याय है। वादक १५ दिन या सप्ताह में एक दिन वादक विराम करे ओर इस दरम्यान वादक वादन को एक और रखकर केवल पढ़न पर ध्यान केंद्रित करे, इससे वह विराम बाद दूसरे दिन नये जोश और उमंग से रियाज़ कर सकता है। यहा नोंध करना अत्यावश्यक है कि अपनी मर्जीसे लिया हुआ विश्राम रियाज़ करने में समय बिगाड़ता नहीं है। वादक रियाज़ के दरम्यान खुदने क्या किया इसका सतत चिंतन करें और उसका अर्धजागृत मन करता ही रहता है।

जो भी बात ऊपर बतायी है वह मैंने मेरे व्यक्तिगत अनुभव से तथा एक चपल तबला वादक बनने के लिये बरसों से इस क्षेत्र में शिक्षक के रुप से देखी है।

रियाज़ करने में होने वाली दिधा :

अंत में रियाज़ करते समय आने वाली बाधाओं का यहाँ जिक्र करना आवश्यक है। वादक की आन्तरिक क्षतियों के कारण रियाज करने में विष्न

आना सम्भव होता है। ऐसा भी हो सकता है कि वादक को जो भी सिखाया जाता है, उसके रियाज के समय विघ्न आ जाये, इसी समय विद्यार्थी दिधा का अनुभव करता है। एक ओर वह अपने गुरु की काबेलीयत,योग्यता पर शंका भी नहि कर सकता है और नहीं किसी को मुक्त रीतिसे कह सकता है। दूसरी और वादक जो सचमुच कला का उपासक है इस कारण वह रियाज़ का त्याग भी नहीं कर सकता। और इससे उसके पास सिर्फ दोही रास्ते होते हैं। एक तो वह प्रयत्न कर स्वयं भूल समझे और दूसरी बात उसका गुरु कोई आंतरिक आशय से निकास से सम्बन्धित खानगी बोलो को किस तरह से बजाना चाहिये ऐसा न सिखाय तो उसे और जादा मानधन दे कर उसे हांसिल करना चाहिये। ऐसा करने के बाद भी अगर वादक को ऐसा लगे कि उसकी उंगलियाँ कोई विशिष्ट बोल बजाते समय दुख रहीं हो तो ऐसा मान लेना चाहिये कि वह गलत रियाज़ कर रहा है। तुरंत अपने सलाहकार को पूछकर उसका कारण खोजना चाहिये अगर सलाहकार का शाब्दिक सूचन आपको मददरुप न हो सके तो तुरंत जब गुरु बजाते समय हमें जो रचना आती है और उस रचना को बजाये तब उसे ध्यान पूर्वक सुनना और देखना चाहिये। वादक को अपने गुरु क्या बजा रहे है कैसे बजा रहे है और वही रचना खुद बजाते थे तो उस समय उसका तुलनात्मक

अध्ययन सुक्ष्म रुप से करना चाहिये। और उसका चितंन और मनन करना चाहिये। जब गुरु बजाते ,वादन करते है तब सम्भव हो उतना उसका अध्ययन करना चाहिये और गुरु किसी रचना को गित से बजाते है याने दुत लय में बजाते समय उंगलियाँ किस तरह से तबले पर चलती है उसका अध्ययन विद्यार्थी को करना चाहिये। गुरु जब बजाते है तभी शिष्य अपना ध्यान उस पर केंद्रित कर बारीकी से देख ले और इसमें शाब्दिक सुचना भी उतनी ही महत्व की है।

वेसे देखा जाय तो यह एक लिलत कला है। जिसके वादन के व्यक्तिगत निर्णय उसकी धीरज और लगन की खूब गहरी सोच होती। साथ ही साथ इस कला की शिष्य, शिक्षक से वारंवार चर्चा करे और करनी ही चाहिये। इस तरीके से सुधीरजी अपने शिष्यों एवं तबला जगत के सभी विद्यार्थींगण को सही मायने में रियाज़ किस प्रकार से करना चाहिये ओर उसकी कठिनाइयाँ का सामना किस प्रकार से करना चाहिये उसका निराकरण भी कहा है।

#### **Y-Y** PRINCIPLES OF COMPO ITION:

A close, analytical look at the compositions of the different gharanas given in the previous chapter, and at my own repertoire, has enabled me to seize some definite principles which determine composition in the field of rhythm, without, of course, exhausting the creative potential of this art. It is precisely these principles that I propose to discuss in this chapter.

As the very outset, however, I would like to focus on an important point. A new composition can dawn upon the mind quite suddenly, instead of resulting from a long conscious effort of trial an error. Such creative flashes, however, occur only in the case of those who already possess a rich repertoire, and whose minds have become saturated with the spirit of rhythm, as a sequel to long and loving fellowship with the art. The well known aesthetician Croce, I am told, emphasized the supreme role of intuition in art-making. Now, in so far as I am not an aesthetician myself, though I can claim to have some aesthetic sense, I am not aware of how exactly Croce argues for his emphasis. Nor do I know what intuition relay is. But if it also means suddenness of the way in which some thought, some insight, or an impulse may come to the mind, I can vouch for the truth of the emphasis in question, strictly in the light of my own humble experience of

creative work in the field of rhythm. What has happened to me repeatedly is that, quite without any intention to compose, suddenly a tuft of alphabets flashes upon the mind – I do not know from where, and because of what; and then its own aesthetic demand and my own familiarity with rhythm as performing art jointly make for its flowering into a whole composition wholly in the mind, that is, well before any try to actually play it in the tabla. And all this takes place while I am engaged in some humdrum activity, such as ambling in the market. Of course, I cannot say that sudden or immediate, effortless awareness is confined to art-making. Even in daily life, if two things put side by side, do we take time in sensing whether they are similar or different? But those intuitive flashes which make for the creation of beautiful forms are surely distinctive of a life of intense, personal commitment to some art.

I indeed feel sure of one specific fact. Authentic creative work in the field of rhythm is just not possible if one has not already assimilated, over a period of years, the essence and vermiform working of rhythm. The essence, here, is no merely evenness of pace, but its active regulation which (also) means management of variation within an overall order. This is exactly what distinguishes time as rhythm from clock time on the one hand, and from our everyday experience of time (or lived time) on the other. The ticks of the

clock occur at an even pace, and never deviate from it, that is, till before some mechanical defect occurs. But this is not the way of time as we actually experience it in daily life. On a particular day when we have nothing to do, time seems to pass very slowly. On busy day, contrarily, if we have to work ceaselessly and complete many tasks, each within a prefixed time limit, the end of the working hours may seem to come a bit too quickly. Similarly, in the region of rhythm, our sense of the passage of artistically created time can vary greatly; an, what is more, here too the orderly regulation of pace is both segmental and overall. The former is provided by vilhags (in the case of the basis cycle) and by jatis (in the case of patterns); and the latter (that is, overall) by two factors. The first of these is the norm of the pattern's seeming self-completion at the same – or at lease an ideal indication of the focal beat through a skillfully designated avoidance of it; and the second determinant of overall regulation of pace is the individual player's own essential hold over the flow of laya as expressed in quickening a tuft of bols or decelerating the pace of another, without any wobbling or harm to the basic laya.

At this point, however, I find it necessary to make the following clarification remarks.

- (a) The concept of jatis is the only thing which I am able to pick from our traditional theory of tala, partly because I do not know Sanskrit, and partly because I have not seen any tabla maestro relating to his own manner of playing any such concept as that of the ten pranas of tala.
- (b) Further, I have preferred to speak of the pattern's self completion, not of mere completion, at the sama. In saying so, I want to emphasize two points: first, the inner dynamics of the composition itself; and, second, the aesthetic centrality of the sama. The inner flow within the composition has to appear as moving towards an end; and the, or the sama, has to appear not as the mere terminus, but as the target or aesthetic destiny of the whole composition. This gives us an important principle of composition, namely, dynamic orientation.
- (c) What, however, deserves a little more emphatic mention, because it is not commonly thought of, is what I have spoken of as the individual player's own contribution to the overall regulation of laya. I may make the point clear by inviting attention to some of the actual compositions notated in the book:
  - 1. A kind of chalan which is also called rela quite freely on

| किटतक त<br>धाधा वि | धन गिन<br>क धिन<br>कटतक तक<br>क धिन | धाधा<br>गिन<br>धिन<br>गिन | Liniversity of Prince |
|--------------------|-------------------------------------|---------------------------|-----------------------|
|--------------------|-------------------------------------|---------------------------|-----------------------|

Here, the 5<sup>th</sup> and 10<sup>th</sup> beats have four alphabets each, and so have to be played at double the pace of the basic laya of the whole composition. The change in pace, it is obvious, has to be managed by the player himself without letting the transition appear abrupt or awkward. Another illustration of the point in question is provided by a composition of 17 beats which has to be played in such a skilful manner that it may cover only 16 beats

| धागेनति  | टधागेन   | धिनागिना                   | धिटधागे         |             |
|----------|----------|----------------------------|-----------------|-------------|
| निधनागि  | नधागेन   | धिटधागे                    | नधिनागि         | (१७ मात्रा) |
| नाताकेन  | तिटताके  | नातिनावि                   | रु निधटधा       |             |
| गेनधिना  | गिनाधागे | ा न <mark>धिटधाा</mark> गे | गेनधिन <u>ा</u> | गिना ऽ      |
|          | _        |                            |                 |             |
| धागेनति  | टधागेन   | धिनागिना                   | धिटधारो गेः     | ना          |
| धिनागिना | धागेनधि  | टधागेन                     | तिनाकिना (      | १६ मात्रा)  |
| ताकेनति  | टताकेन   | तिनाकिना                   | धिटधागेन        |             |
| धिनागिना | धागेनधि  | टधागेन                     | धिनागिना        |             |

Laya, however, is not the only thing in a rhythmic composition; it has a filling of bols too; and it is with this in mind that I put forward the following general principles:

#### 1. ARTICULATION:

This word is here to be taken to mean the act of uttering or producing distinct sounds even they are quite close to each other. The reference, here, is to both padant (and recitation of bols) and actual playing. Applied to tabla playing padant articulation would mean clarity in the nikas (or execution) of individual bols. This would require that only those bols are put alongside of each other which do not tend to bedim mutual distinctness.

I may also add that an important way to heighten articulateness or the mutual distinctness of bols is accentuation. Thus, as it common knowledge, in the following (Japtala) thekaka of 10 beats.(example)

## धिन ना धिं धिं ना। तिंन ना धिं धिं ना

Here, every dhin has to be played a little forcefully, and na and tin have to played (or spoken) a little softly, though not of course unclearly. In other words, what is here to be regulated is or the force of impact of paying at the drums. This, incidentally, applies not only to very rhythm cycle, but to the every rhythmic composition. Without a proper distribution of emphases, all

playing would appear anemic or spiritless, or thanda, bejan, murda, as we say in popular parlance.

### 2. Playability and tonal appeal of bols:

Further, mere correctness in respect of the number of matras covered is not enough to ensure good playing. The collocation of bols has to be playable too without undue strain. Consider, for instance, the following (attempted) composition in a stretch of 16 beats;

Example.

धिट धिट तागे तिट क्ड़िध तिट तागे तिट धिन गिन गदि गन तक्थ्ड़ान क्डांन तिकट (धाः सम)

Here, 16 matras have been duly conversed by the syllabic filling, but the filling itself is not playable in its recent sequence.

It has also to be borne in mind that the bols of our rhythm are not only played, but recited. They should not sound funny when uttered. So, whereas titghidan is all right, tittitan and dhidhdhidhan) are forbidden, so to say.

3 The norm of articulation makes another deman on the player. It is, we have said, helped by accentuation. So, naturally, some bols

have to sound louder than others. But, however emphatic be the sound of some bols, the playing, as a whole, has to look effortless and controlled. Such a look may be said to be mellow. It comes after long years of practice. I here feel impelled to cite a remark which I have often heard from masterly tanla players of some gharanas:

In the beginning of one's playing career, bols have the thickness of a rope; later, as reyaz progresses, they come to acquire the softness of silken threads.

However, softness may not be all along here in actual playing. A look of effortlessness is a mote binding requirement.

#### 4 Segmentation.

Qualities like the softness of an individual bol or the international waywardness of the manner it may relate to the basic lays as perceived by the rasika's ear, are however not the same thing as the ease with which a bunch of some bols may be comprehended by the mind. The latter calls for a proper articulation (not division or disruption) of the whole pattern into shapely segments; and it is here that the Gestalt laws of perception — such as those of proximity, similarity, contrast, and common destiny or coercive

design come into play. In a bol like नगनग, both similarity and proximity facilitate its comprehension as a single unit,. Though it comprises four leter. This is very different from attending to a word of four letters, such—as one, partly because the emphasis here, generally, is on getting the meaning of the word—that is, conveying some meaning—can be achieved by merely reading it quietly. The purpose a bol of rhythm, on the other hand, is not at all achieved unless it is sounded for the listening ear. The principle of contrast here works not only as the opposition of closed and open bls, as in the case of where—and are clearly dissimilar to and but a the transposition of bols as in the case of Here, however the two groups not only oppose, but also balance each other, because both—comprise found letters each, and are expected to take an equal length of time.

In respect of segmentation, however, the following additional points are also noteworthy:

(a) What we have called a segment – that is, not any part, but a section or group of bols having a look of some self-completeness about it – appears so only to him who is able to follow the basic laya of the whole pattern; otherwise, they will appear mere

fragments. Not segments that is such part as are actually sensed as making for a whole, in virtue of the very laya at which they are played. The rasika cannot afford to slacken his grip over the basically even for moment. In a single, undivided act of attention he has to follow both the temporal (that is, relating to time) extent and manner of flow (and varying sound!) of the bols and the unheard – because not here played as a matrix – but always remembered basic pace or laya. From this point of view, discriminating perception of the play of our rhythmic patterns may be said to be bifocal, in a way.

(b) This at once makes a heavy demand on the playing artist too. He has to keep the relation between the pace of the pattern and the basic pace (initially established by the theka) identifiably clear (in principle) all along. Otherwise, the very essential condition of out relish of the varying design of our patterns will disappear; and the listener will have to content himself with, and admire only such merely heard and seen (not understood) and superficial (if necessary) features and occasional alternation of loud with whispering sounds. The theka is a theka not merely because it can be straight away made to open a solo recital, not ev3en because it

just provides rhythmic support to a musician at work, but because it is the anchor of our entire artistic creation and aesthetic enjoyment of rhythm. Composition is here the vital requirement; and in the case of our rhythm, it is not simply a matter of what bols are put together and how, but of how the whole collocation of bols (as a pattern) relates to the basic laya.

(c) Segmentation of a long collection of bols may also be helped by the use of what may be called rhythmic end-rhythmic end-rhymes (or quafiya radeef) as in the cae of an authentic quaayeda. To take an example, in the case of composition No.56 on (page No.16 3), all the four lines and with the same bunch of bols, namely, trakdhingin. This is likely to remind readers of end-rhymes in poetry.

But, at this point, we may mark a difference too. Where a poem builds upon blank verse, quite a few of its lines do not appear clearly complete in meaning, though they surely get rolled into the unity of the pome's overall import. In our rhythm, on the other hand, every pattern has either to end sharply at the sama – that is, the focal beat - or to slight overstep or fall short of it so designedly that the very incompliance of the end of the patter as placed may

heighten a knowledgeable listener's sense of the set location of the beat in question. My reference, here, is to patterns of attend angst variety.

Outer completeness and distinctness of properly disposed bols on the inside are so necessary features of out rhythm that the definition of beauty as unity in variety is perhaps nowhere as aptly applicable as there. The definition I speak of is, of course, not relevant to every case of beauty. A ruby may strike us as irresistibly beautiful; but will this impression reveal any inner differences in the gem-stone? Not at all. The case of rhythm is different; and it is not without reason that our Outwards of old, unlettered though they might have been, would always insist on the supreme importance of wholeness of design and clarity of inner accents, and would therefore abstain from playing at hectic sped where clarity and manifest wholeness of from both give way to fuzziness.

Today on the other hand, even regular critics seem to prefer sheer fluency to other excellences of the art of rhythm. They seem to be oblivious of the truth that if rhythm is as art, which (I have argued) it assuredly is, it is primarily because of its emphasis on

the two excellences I have just put in italics, in the previous para. But, I hasten to add, rhythm is just not covered by the view which regards art as essentially an expression, be it organized or just a spontaneous spill-over, of the artist's immediate or recollected emotions. Our rhythm as such is at no point an expression of any designable emotion, such as joy, sorrow or anger, though it can certainly be adapted to heighten the emotive look of vocal music where such music where such music seeks to express some emotion. Four instances, where what is being sung is a composition in raga adana, which is expected to evoke a semblance of velour, the tabla player may well add to the overall effect by resorting to forceful manner of playing. Yet were may note, our rhythm does not build upon sounds which express some feeling, as wail may express grief. It is possible to so pick, organize and play some syllables that the whole a tern may resemble, more of less, the characteristic chirping of a bird. But that would be representation, not expression; and even representation cannot be regarded as essential to rhythm. Those who seek to regale lay audiences by playing in a way which resembles the start, acceleration and cessation of the movement of

may, in my fifty years fellowship with this art I have never seen a good solo tabla recital acclaimed because it has been very expressive of an emotion or truly representative of a fact, activity, or situation.

At the same time, however, our experience of rhythm is no mere listening. A segment is what it is, partly because there is an interval of quite, however brief, before the next one appears. This interval helps assimilation of what has just been heard and generates a looking-forward-to what is to come next — an expectation which is directed by he basic laya-flow. So, a rasika's listening is at once contemplation.

#### 5 Structural Orientation:

The looking forward-to, which I have just poken of, can be helped by a measure of structural orientation in the composition one is listening to. It is noteworthy that the requisite wholeness of form to which I referred a little earlier is no inert completeness. Rhythm is an occur rent art; we see it being made; passage is its very life; but this passage has to look targeting, and not merely to end at the sama. Further, this passage is not uniform in respect of

the impact of its constituent bols. Some of these are accented; othrs are just cut out clearly. It is this variation of emphasis in the cutting of bols which, along with some other structural features, gives to out patterns of rhythm a look of aiming at, and making for the sama, instead of merely ending at it tamely, if correctly. The most common way to evoke this aesthetic semblance is to make a pattern end with a thihai. Aesthetically, I repeat, the sama has to appear as the destiny rather than as the mere terminal point of a pattern. As I say so, I have in mind the Gestalt principle of coercive design. What I here wish to emphasize is the look of orientation and the varying distribution of emphases over the bols of composition which give to rhythm Some semblance of life. In everyday life too we do not utter very word with equal force; and the listener's attention is directed, if in part, by the emphases and pauses that we introduce in our talk.

#### 6. Aesthetic resilience:

But there is something more subtle that a player can do to make his rhythmic work appear 'alive'. He can make a pattern appear to lapse for a moment from the basic ace and then make immediate amends, somewhat like the way speaker may quickly replace a word just used with a better one. But let me clarify the point with the help of an example. On page No.120 I have notated a quayeda which actually comprises 17 beats but has to be played in a (slightly shorter) range of just 16 beats. The bol which closes the first line in the frame of 17 beats is dhitdhage and in the 16 beats setting, it is dhitdhagena so the Na of dhagena which occurs at the 5<sup>th</sup> beat (in notation) has to be covered (during playing) in the 4<sup>th</sup> beat itself, which means that the bol dhitdhagena must be played a little more quickly, so that Na may be duly assimilated through the quickening of pace, and the normal pace of laya may promptly re-assert itself.

## ગાયકની સફળતામાં અમારો પણ હિસ્સો છે: સુધીરકુમાર સકસેના

જિન્દગીમાં તાલ અને લય ન હોય તો જીવન શુષ્ક બની જતું હોય છે. તાલબદ્ધ જીવનથી શિસ્તનો સંસ્ક્ષરનું સિંચન થતું હોય છે. તાલની તાલીમથી માણસ જીવનમાં ઘણું મેળવી શકે છે. સંત્રીતની દુનિયામાં પણ આવા જ નિયમો જોવા મળે છે. જીવનમાં જો તાલનું મહત્ત્વ હોય તો સંગીતમાં તો તાલનું મહત્ત્વ વધારે હોવું જોઈએ. ર્વધમ સંગીતનું સૌથી મહત્ત્વનું અંગ છે. તાલ સંગીતને ગતિ આપવામાં ઉપકારક બની શકે છે. તાલનું મહત્ત્વ આથી જ સંચીતમાં એક કરતા વધારે કારણોથી મહત્ત્વનું બની રહું છે. ગાયક ગાયકોને તાલની જરૂર પડે છે, તો માત્રે વાજિત વસાડેનાર વાદકને પણ તાલની જરૂર પડે છે ટૂકમાં તાલ સંગીતમાં અવિભાજપ અર્થ છે. આ તાલની વાત કરતાજ આપણને તબલા યાદ આવે. આજે આપણે એક એવા નબલાવુદકની વાત કરવી છે, જેમણે તુંબલાવાદનની સાથે સાથે વિષરીમાં એમના ગહેર અભ્યાસ ત્તાવ વસ્તવના નામના ગઠનું અભ્યાસ દ્ભાર નામ સિશન કર્યું છે. આ સિલ્લાવાદક એટલે કર્યા સુધીરકુમાર સક્સેનો ઘણા વખતથી મનમા વિચાર આવતો કે એમની મુલાકાત લઈ, એમની વાતો આપણા પત્રના સુંજ્ઞ વાચકો માટે રેજુ કરી. એ આશા કળીબુત થઈ, આ રહી એ મુલાલન, આ રહી શબ્દો. પ્રશ્ન: મુધીરભાઈ સંગીતમાં લયનું અને તાલનું તમારી દ્રષ્ટિએ કેટલું મહત્ત્વ છે. !

જવાબ:- તાલ દ્વાર કલાકારની આવડતની ખબર પહેં શકે. તાલ વગરનું સંગીત અધુરૂ ગણાયું છે, કારણ કે તાલથી જ ગાયન અથવા વાદનમાં જાન લાવી શકાય છે. તાલ ન હોય તો સંગીતમાં ર્ગાત નથી આવતી. જેમ ગાડી વમે તેટલી સુંદર હોય પણ પેટ્રોલ વગર ન કામ આવી શકે, એવું જ કંઈક તાલનું ગણી શક્ય. મેં તો તબલાવાદન અને તબલા ઉપર ગહન અભ્યાસ કર્યો છે, એ ઉપરથી એક તારણ કાઢી શકાય કે તાલ વગરનું સંગીત અર્પુર છે એટલું જ નહિં પણ તાલે

એ સંગીતનો પ્રાણવાયુ છે. તાળી પાડવા જેમ બે હાથની જરૂર પડે છે તેમ ગાયનને તાલબદ્ધ બનાવવા તબલાની જાર પડે છે.

પ્રશ્ના- તમે કોઈ ગાયક કે વાજિંત્રવાદક સાથે સંત્રત કરો ત્યારે કેવી લાગણી થાય છે?

જવાબ:- સંત્રત કરતી વખતે એક નહીં 🚶 અનેક ગાયક ગાયિકા કે વાદકને મળવાની તક મળે. ગાયકની સકળતામાં અમારો પણ હિસ્સો રહે છે. કેટલીક વખત એવું



બને કે ગાયક સુર ચૂકે કે બે તાલો બને . ત્યારે સંગત કરનારે ગાયકની નબળાઈ ઢાંકવાનો પ્રયત્ન કરવો પડનો હોય છે. એને એમાં કશુ ખોટું પણ નથી. એ જ પ્રમાણે જો તબલા વાદક કોઈવાર ખોટો તાલ આપે તો ગાયક અકળાઈ પણ M4.

પ્રશ્ન:-તમે ક્યા ક્યા ગાયક અને 🖯 વાદક સાથે સંગત કરી છે? **જવાબ:**-આજે તો હવે ઉમ્મરને લીધે પહેલા જેટલું તબલાવાદન નથી થતું, પણ મેં ઘણા મોટા ક્લાકારો સાથે સંગત કર્ય છે. સ્વ. ઉસ્તાદ કૈયાઝ ખા સાહેબ, અમીરખા ઉસ્તાદ બડે ગુલામ અલી ખા

કે બેગમ અખ્તર જેવાં મહાન ગાયકો સાથે વગાડવાની મને તક મળી છે. તો વાજિંત્રવાદકોમાં પંડિત રવિ શંકર, ઉસ્તાદ અલી અકબર ખાં, નિખિલ બેનરજી જેવા સાથે પણ તંબલાવાદન કર્યું છે. તબલા એ એક કરતા વધુ કલા સાથે સંકળાયેલા છે. નૃત્યમાં પણ તબલાની જરૂર પડતી હોય છે. નૃત્યાયના રોશન કુમાર્સ કે નૃત્યકાર શેલુમહારજના નૃત્યો સાથે પણ માર્ તબલાવાદન જરૂરી સમજાવું હતું. આમ તબલાવાદન એનેક ક્લાકારો સાથે સંકળાયેલું છે. પ્રશ્ન: તમે ુનબલાવાદનમા

વસારવું વધુ પસંદ કરો છો ?

જવાના ક્યાંદો - રેલ / પરલ/ વગેરે વગાડવું ગમે, પણ દરેક કલામાં સ્થાિઝ ખૂબ જૂરી છે. ક્યાં અને કેવી રીતે ઠેકો લેવો તેનું જ્ઞાન હોવું જોઈએ. અત્યારે કાર્સ્ટ ટેમ્પોવળ સંગીત વધુ ચાલે છે. આજના ગાયક ગાયિકઓને ખેમટો-કહેરવો- દાદરા અને રૂપકર્મા ગાઉ વધુ HQ B લવે છે. પ્રશ્ન: તેમને નથી લાગતુ તબલાવાદનમાં તમે ક્લાને સિધિત

બનાવી હો છો. 👾 💐

જવાબ:- બિલકુલ નહીં. તબલાવાદન સવન અભાસ માત્રે છે. આમાં તો વાદકે સંગીત નૃત્ય વગેરે ક્લાના ક્લાકારની ક્લાને ઉદ્યવ આપવામાં મદદરૂપ થવાનું હોય છે. તબલાવાદનની ક્લામાં કેટલું લાવા છે એ તો અભ્યાસ કર્યા પછી જે ખ્યાલ આવી શકે. આ કલા જેને જ્ઞાત હોય ને ક્લાકાર કોઈપણ કાર્યક્રમમાં પોતાની આવડ**ત દ્વાર રા**મકારો બનાવી શકે, જુવારનું પ્રત્યેક કણસલુ જેમ સર્જનહારનું કલ્ય છે, તેમ સર્જનહારનો પ્રત્યેક તાલ એ કુદસ્તનું તબલાવાદન છે. • પ્રશ્નાઃ તથે કઈ કઈ સંસ્થા સાથે સંકળાયેલા હતા 🐧 🛒

જવાબ:-મેં વર્ષો સુધી વડોદસની એમ.એસ. યુનિવર્સિટીમાં વાજિંત્ર



આકાશવાણીનો એ ગ્રેડનો કલાકાર છું. આક્રશવાણીમાં ઓડિશર્ન દરમિયાન જ્યરી તરીકે સેવા આપી છે. માત્ર હાથ નીવે વિદ્યાર્થીઓને પી.એવ.ડી. માટે માર્ગદર્શન આપવાની મને તક મળી છે. "તબલાવાદનની કવા" "અજારદા ઘગતાના તબલા" વગેરે પુસ્તકોમાં પ્રદાન આપ્યું છે. આ સિવાય તબલાવાદન પર આક્રશવાણી અને અન્ય સંસ્થાઓમાં વાર્તાલાય આપ્યા છે.

પ્રશ્ન:-તમે તબલાવાદનની કલા અર્થે પરદેશ પ્રવાસ કર્યા છે? જવાબ:- અક્ક્ષાનીસ્થાન, જ્યોર્જિયા અને સ્થીયાના પ્રવાસે જવાનું સદ્ભાગ્ય પ્રાપ્ત થયું છે. ત્યાં મેં તબલાના સોલો ક્રર્યક્રમ કર્યા હતા, અને સાથે સાથે અ કલા ઉપર વર્તાલાય આપ્યા હતા. ત્યાંની પ્રજાંમાં, ખાસ તો સંગીતપ્રેમીઓમાં તાલ વિષે સભારતા છે. તેઓ ક્લાને દિલથી

વિભાગના વડા તરીકે કાર્ય કર્યું. હાલમાં ચાહે છે. આ સિવાય તાજેતરમાં જ વહોદસમાં જ રહું છું. આ સિવાય મોરીશીયસમાં તેળલા ઉપર વાર્તાલાય આશ્રમવાણી દિલ્હી અને કલકત્તામાં પણ જ આપ્યા અને તબલાવાદન કર્યું, પુજરાત માર્ગ સેવા આપી. છેલ્લા ત્રીસ વર્ષથી હું હું. સરકારે ્મને : 'ગારવ ેપુરસ્કાર' થી નવાજીય કરી છે.

પ્રશ્ના- તમારી મહેચલ મું છે? જવાબ:- સંગીતે મને જીવનમાં આખું છે એટલે વધુ તો શું જોઈએ ? મેં શ્રેષ્ઠ ગાયકો અને વાદકો સાથે તબલાવાદન કર્યું એનો મને આનંદ છે. તબલાના તાલની જેમ જીવન સંગીત વાગતુ રહે અને ક્યારેય જીવન બેતાલું ન બને એવી પ્રભુને પ્રાર્થના છે. બાર્ક્સ તાલબદા જીવન એ જ મારો આદર્શ-રહો

સ્વભાવે નમ્ર, નિખાલસ એવાં શ્રી સુધીરકુમાર સકસેના આજે જૈંદ્ર ઉમ્મરે પણ યુવાનને શરમાવે તેવી તાજગી પંચલે છે. આટલા મોટા ગજાના ક્લાકરે હોવા છતાં ક્યાંય એમની વાતોમાં અહમૂની છાટ પણ જોવા ન મળે. સતત કર્ણીકોલ શ્રી સુધીરકુમાર સકસેનાને મેં વંદન કરી એમની વિદાય લીધી.

## In defense of tabla maestros of yore

beats played in two and three different speed patterns on the Table, the "Lom-Vilom bole's which read the same from either side and the "Lai Quila Para." following the sound of music of the historic Red Fort

legs (now faculty of performing arts), M.S. University of Baroda and asked if he subscribed to this view, he replied in the altinuative. These and various types of boles are not played now not because they are difficult or complicated but due to lack of awareness. The modern percussionists have not



By G. V. MUDHOLKAR

in Delhi are seldom played by percussionists in the solo recitals. One only hears Thhais and oft-repeated 'Kayadas' nowadays indicating a steady deterioration in the field of classical instrumental music When I pointed this out to Prof. Sudhir Kumar Saxena, 64, one of the finest percussionate of Ajtada pharana in the country and former head, Tabla department, Music col-

made sincare efforts to get access to them from various sourcet. And, perhaps, none would say that these types of beats are unimpressive if rendered in the right manner. Here less the basic difference, according to Prof. Saxena, between percusionists of the present and the yester generation.

Prof. Saxena termed this difference as 'composition culture' and 'speed culture' and said 'white ustads of the olden days had a good

be said.

A gandaband disciple of Untad Habibuddin Khan, the well-known exponent of Ajrada gharasa, he also had his training under Ustad Bundu Khan of Ajrada, Prandilal of Delhi and Ustad Sultan Khan of Patiala. This was much before



a 15-minute solo racital minus these boles to our antisfaction," he asked boles to our antisfaction," he asked boles to our antisfaction," he asked by the content of the tendency to call musicans who have presented rectals in the foreign countries in varying degress of success as internationally acclaimed. "For our music, we have the best judges in the occurry, so why take pride on getting laurels from foreigners," he said.

The standard of music examinantions in the country in also on the declines in the obe hand there is a quantitative medium to be and there is a quantitative medium to the other quantitative medium, and the other quantitative medium, and the other quantitative medium, and the other quantitative medium for our or of the problem. First Savens, who is a member of and a paper-sector for A examination, and the official to be kept to minimum, "As music falls under the performing arts category, the focus should be leid

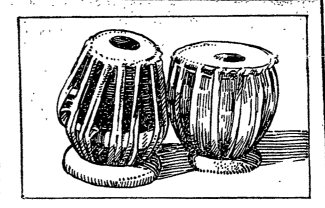
Is minute solo recital minus these clea to our satisfaction," he sake the country of the country

to pay.

The country has to improve, accordato Prof. Systems, a receptent of the Guyant Smaget Nuts, Natya Akademi sward. There are very few honest, critics, he said adding the row bow to various pressures from the artists, organisers of music programmes etc.

SCHOLARS of music and per cussionists have hardly made any efforts to trace the origin of tabla and more often one is led to believe what is passed on in this regard from one generation to another. There appears to be no solid evidence so far as to when exactly this musical instrument was created or designed. It is believed that tabla was first played about 550 years

Prot. Sudhirkumar Saxena, former head of the tabla de-partment of M.S. University of Baroda, Mr. Prabhakar Date, a paroua, ver. Frannakar Dale, a noted percussionist from Baroda, Mr. Laxman Phulpagare, 'A' class percussionist of AIR (Alt-medahad), and Ustad Rehman



#### Tale **Tabla** Cuneful

Khan. another who has been on the AIR staff for over 20 years, were unani-mous in pointing out one thing —tabla was "born" out of pakhawaj.

This is absolutely true be-This is absolutely true be-cause in the olden times pakh-awaj was used for the accom-paniment of dhrupad-dhamar vinging; the khayal and thumr which followed was presented to the accompaniment of tabla.

According to scholars, a pakh-awaj-dhokak duel was organised between Kudau Singh ( Kudum Singh) and Khabbe Hussain Dholakia some 650 years ago.

In this duel, it is believed, Kudau Singh triumphed and Khabbe Hussain Dholakia had his thumb slashed when he lost. Later, in a fit of rage, Khabbe Hussain is said to have cut the the pakhawaj into two parts and when he saw, to his surprise, that pakhawaj boles could be

> Ву G. V. MUDHOLKAR

played on these two parts, he reportedly said "tab bhi bola" which in the course of time be-

It is also believed that tt is also believed that the duel was between Kudau Singh and Siddharkhan Dhadhi, the latter being given credit of making this instrument. Amtr ing this instrument. Amir Klusro, who lived during Akbar's regime, is also believed to have curved out tabla.

But Prof. Saxena dismisses the "tab bhi bola" aspect and insists that Khabbe Hussain Dholakia and none else is the creator of tabla.

According to him, the duel was organised by one Keshav Prasad Munshi, himself a reputted dholak player in the Banda district of UP then. In such competitions, whosoever had lesser stock of holes was declarated ed defeated.

Mr. P. G. Date says that in ancient times 'tabal jang' was used at the time of war in Arabia. Although this instrument

was initially played with sticks, it was played with fingers for religious songs in the course of

time. According to him, there is a reference to percussion instru-ments called "Ballag" and Bal-laga in the Sumerian and Babi-lonian civilisation. In the Persian tonian civilisation. In the Persian literature, too, one finds names like "Tabal baladi" and "tabal mirgi", Maybe, he says, all these instruments similar to tabla helped in the design of the present-day tabla.

Mr. Laxman Phulpagare be-lieves in the Tab bli bold theory. But he says this percus-sion instrument had a different form in the ancient times. The left drum, he said, was straight Ek especially for solo recitals
Tabla comprises two parts,
While one drum usually played
by right hand is called tabla,
Dayan or Madi or Nargha or
Dhukkad, the other usually played by the left hand is called
Dagga or Bayan or Bhandia.

Tabla is usually made of wood (Sisum, Chandan, Babul, Kathal, Bageisar etc.). Although the average height of tabla is one foot it varies according to the pitch. The top of the drums is covered by goatskins. The skin cover is wrapped into leather loops which are stretched over

## Magic At Their Finger-tips

POR solo recitals, percussionists either present a mixed fare or adhere to 'boles' of one of the following baaj. Delhi Baaj—Often considered the original baaj. In this, one finds a predominant use of index and its adjoining finger. There are more 'chaant' or 'kinari' boles. Inc third finger sused while playing "tirakita" Peshkars, quaidas and its paltas are systematically presented in the solo recitals.

Ajrada Baaj—It has more affinity to Delhi baaj, he quaidas etc. are usually rendered in fast laya. At the same time, effort is made to produce sweet sound from the dagga.

Lucknow Baaj—This baaj is famous for its lilting chakradars and is often called Purab Baaj.

Banaras Baaj—Often considered part of Lucknow Baaj. While the accent is equally on the dagga, there are more open beats in this basi as compared to effect the chiefly replaced.

beats in this baaj as compared to others. It is chiefly employed for the accompaniment of dance.

Punjab Baaj—The open boles of pakhawaj are modified suitably and gats are mostly played in solo recitals in this baaj. Farrukhabad Baaj—This baaj is also replete with long and

sweet gats.
All these baais, it is said, were formed when percussionists of repute settled in the respective places in the country in the course of time. Evidence in this regard is very scanty and much of what has come to us is only that which gurus in the olden times orally related to their selected disciples.

- G.Y.M.

and not roundish. According to and not roundish. According to him, wheat flour (aata) was applied on the left drum. It also had no 'shahi' (black portion) earlier. Even now, he says, in Sind - (Pakistan) and Punjab, atta is applied on the dagga before playing it.

Ustad Rehman Khan admitted that his gurus taught him boles rather than the theoretical aspect of tabla. He said that percussion-

rather than the theoretical aspect of tabla. He said that percussionists in the ancient times used bade mukh ka tabla, usually of 'Kali char' and 'Kali paanch' In the present times, however, percussionists use tabla of 'Kali

MARKET PROPERTY OF STREET

body of the drums by leather

Small cylindrical blocks wood are inserted between the braces and the outer wall of tabla to match tonal variations table to match tonal variations.

The dagga, which in the ancient times, was made of clay, is now made of metal. Some percussionists put lead inside the dagga to get good echo.

Will the form of tabla undergo a further change in future?.
Will the exact origin be traced?
One can only keep his fingers crossed.

# Three pillars of the music world

dara, the Music College, too, owes its inception to the Maharaja Sayajirao III. He brought in Ustad Maulabux to begin teaching music in an organised manner as long ago as the late 19th century. Vadodara, therefore, is the first city to have institutionalised the North Indian style of music with blended gha-

Stalwarts like Bhatkhande took keen interest, since 1916, in the development of the institution in teaching music so that a student simultaneously became a good music teacher, a musicologist and a performer of good calibre. In contemporary times, the three gurus who have been instrumental in propagating vocal music as well as tabla teaching are Pt Shiv Kumar Shukla, Pt Madhusudan Joshi and Prof Sudhir Kumar Saxena. Pt Shukla, one of the earliest students of Sri Baburao Ghokle. blossomed under the Bhendi bazar gharana of Ustad Aman Ali Khan of Bombay, whose style of singing was so original and fresh that it created a sensation in the music world.

Pt Shukla not only imbibed his Guru's style, he also added some more melody to it. The sargams in the gharana are unique. He was recognised as a top-notch singer in the late '50s and '60s and considered to be in the same league as Ustad Amir Khan, Ustad Bare Gulam Ali Khan, Vinayak Rao Patwardhan, Narayan Rao Vyas etc. No conference was complete without

his presence.

In view of his eminence. Pt Shukla was invited by Smt Hansaben Mehta, the then Vice-Chausellor of M S University, to join the music college as its principal. Pt Shukla gave his heart and soul to the teaching of music and, to a large extent, was responsible for the introduction of the Guru-Shishya parampara. The present Dean, Prof Dwarkanath Bhonsle,



was his student and so are a few otherswhoare the current Gurus in the vocal music section of the college.

Pt Shukla's compassion and love for his students is evident in the manner in which his students still regard him - not only as the Sangeet Guru, but as the guidng factor in the development of their personality. Vadodara owes a lot to

beydays, the professor had the privilege of accompanying on tabla all the masters of instrumental music as well as vocal maestros. A muchsought-after artiste, he could enhance an entire concert by judicious and highly melodic accompaniment. A member of the expert UGC committee awarding fellowships in music and dance, Prof Sax-

If the Music College has made a name for itself, in the firmament of classical Indian music. credit goes to Sayajirao III, and says Sarvesh Chandra Mathur, three unsung heroes

Pt Shukla so far as music education is concerned. He was felicitated by the citizens of the city in 1992.

Prof Sudhir Kumar Saxena, the table maestro, learnt his art from the great Guru Ustad Habibuddin Khan of Ajrada Gharana at Meerut in UP. He joined the Faculty of Performing Arts at Vadodara in 1950 and retired as a professor and Head of the Department in 1983. In his ena was a visiting professor of tabla at the Mahatma Gandhi Institute at Mauritus for two years.

Prof Saxena is not only a tabla maestro; he is also a scholar, having published treatises on 'The Art of Tabla Playing', 'Aesthetics of Rhythm' etc. He has a large number of students who are either professional tabla players or are table teachers in various music colleges.

table player and reader in the Music College, is keeping the traditions of his Guru alive to a large extent.

Prof Saxena's contribution to the development and spread of tabla education can be gauged by the fact that after vocal music, the tabla class has the maximum number of students. This means that Prof Saxena's efforts in organising tabla teaching is providing gainful employment to hundreds of students after they complete their learning process. Prof Saxena is so humble and such a great Guru that even at the age of 75, he is surrounded by disciples who get constant encouragement from him. He is still following the Guru-Shishya parampara. A person who is loved by all. He was felicitated by students and Swar Vilas last year.

Pt Madhusudan Joshi one of the most respected Guru of vocal music, Pt. Pt Madhusudan Joshi, who graduated in 1936, was the first diploma-holder of the music college. Vadodara has upheld the traditions of the Agra Gharana as Ustad Faiyaz Khan, Ustad Atah Husain Khan, a teacher par excellence, and Ustad Anwar Husain Khan were teachers here. Ustad Atah Husain Khan took Pt Joshi under him as his primary disciple and the student and the Gharana both blossomed.

Pt Joshi's concepts of the raga are so clear that a student can easily understand the finer points of the raga and the bandishes are so much enrapped in the bol and lava that the weight of the bandish is clearly perceivable to a student.

Pt Joshi's prominent discple was the late Pt Madhukar Pendse who, unfortunately, died young. Another well known artist was the late Dinker ,Kothari whose son Hemant Kothan is still learning from Pt Joshi. Another disciple who has a excellent grasp of the Agra gharana is Rajesh kelkar.

# સંસ્કાર નગરીનું ગૌરવ વધારનાર મ્યુઝિક કોલેજના ગુરૂ અને શિષ્યા



થઈ રહેલા, વાદ્ય સંગીત વિભાગના અધ્યક્ષ પ્રા. સુધીરકુમાર સકસેના અને કંઠય સંગીતમાં મા ખરે રહી છે રસ-રૂચિ વાળા લોકો મળે તા એમ. મ્યુઝિ. ની પદવી મેળવનાર કુ. કિરણ શુકલ જિઓને અનુ કમે ગુજરાત રાજયના ગૌરવ પુરસ્કાર તથા અખિલ ભારતીય ગુઝલ સ્પ-ધનાિ પ્રથમ પુરસ્કાર મળ્યો છે. ે

મીરત યુનિવસિટી સાંઘી અંગ્રંજી : સાહિત્ય સાથે બી. ઓ\્ની પદવી પ્રાપ્ત કરનાર શ્રી, સક્સેનાએ દશ વર્ષની નાની વર્ષે અજરાડાધરાણાના ગુરૂ શ્રી. હબીબુદીન બાન પાસેથી તબલાની તાલીમ લેવાનું શરૂ કર્યું હતું. અહીં મ્યુઝિક કાલેજમાં અધ્યાપન-કલકત્તા અને દિલ્હી કેન્દ્રોમાં સ્ટાફ જાય તેમ છે.

પર પરાને શુસ્ત પણ વળવી રહેલા સાવ ખાટી નહાતી પણ પડી ખાટી. અને તેમાં બાંધછોડ કરવી પંડે તેવા પ્રયોગોથી દૂર રહેતા ં સક્સેનાએ રજા કરવાની હતી. સામે ગાયન-વાદન-

છે તબલાવાદકનું કામ પૂરક જ છે. શ્રોતાઓને આકર્ષવા સભાન પ્રય-ત્ના કરવા કે કશુંક ઉત્તેજક રજૂ કરવું વજર્ય છે કલાકારની તે ભૂલ સમાન છે અજરાડા ઘરાણાની તાલીમ આકરી અને કધ્ટ સાધ્ય માનવામાં આવે છે આ ઘરણાને ક્લાકાર અન્ય કલાકાર જેવા તબલા વગાડી શકે છે ્પરંતુ અન્ય કલ કારો મ ટે અજરાડા ધરણાંના કલાકાર જેવા તબલા વગા-ડવાનું મુશ્કલ છે!

કલાકાર જેવગાડે તે તેણે ગાઈ બતાવવું જોઈએ જેવી સાંગાપાંગ જાણકારી નાે આગ્રહ રા ખનારા આ પીઢ કલાકાર ૨૪ વર્ષેથી આકોશ વાણી" ના પ્રથમ પંક્તિના કલાકાર છે અને તેમના તબલાવાદનના ટુક ∘સમયમાં . એક રાષ્ટ્રીય કાર્ય ક્રમ પણ "આકાશવાણી" ઉપરથી રજૂ થવાના દાવાથી અલિ મુસાવ અલગારી જીવ જેરા લાગે છે. તેમની પાસેથી ત'લીમ પ્રાપ્ત કરનાર કલાકારોએ પણ સારા સારા મ્થાન શાભાવ્યા છે. તાજૈતરના વર્ષોમાં

તેમની પાસે તૈયાર થયેલા કલાકારામાં ક્રી. મધુકર ગુરવ તથા ક્રો. વિક્રમ કાર્ય સ્વીકારતા પૂર્વે આકાશવાણીના પાટીલના નામાં સહેજે હોઠ પર આવી

આર્ટીસ્ટ તરીકે કામગીરી બજાવી હતી: ૦૦ કેાટા (રાજસ્થાન) ખાતે બીજી તેઓએ આકાશવાણીની યુવાન તેજ- વખત યાજવામાં આવેલી બીન ફિલ્મી સ્વી કલાકારાની, પસંદગી માટેની ગઝલની અખિલ ભારતીય સ્પર્ધામાં જયુરીના અધ્યક્ષ પદ તેમજે ઓડી- કુ. કિરણ શુકલે આકાશવાણી' તર-શનભાડના સભ્ય તરીકે સેવાઓ ફથી ફાર્મ પુરં પાડવામાં આવતાં આપી છે. ૧૯૬૨ના સાસ્કૃતિક પ્રતિ - તેમજ આપકન્યાં લેલતકલા વિદા-નિધિ મંડળના સભ્ય તરીકે તેઓએ લયના આચાર્યા કુ. પ્રતિભા પંડિતે અફધાનિસ્તાનું જયા જીયા જોને યું. પ્રાત્સાહન પૂરૂં પાડતા ભાગ લીધા એસ. એસ. આર. ની મુલાકૃત લીધી હતો. પણ બીજો કાઈને વાત નહીંકરેલી. હતી. યું. જીં્સી સુની વિઝીટીંગ મનમાં દહેશત હતી: ઉર્દૂ જબાન ઉપર કમિટિના સભ્યપદ પણ તેઓ રહી કાબુવાળા, ઉત્તર ભારતના સારા કલ-કારો હશે. તેમની સાથેની સ્પર્ધામાં ક્યાંય અખ્તરની પર પરા સ્ત્રાગળ વધારવાના શુદ્ધ શાસ્ત્રીય તથાં ધરાણાની ગજ ન વાગ્યાતા ? કરણની અ ા દહેશત

એ આવાપસાથે દસ મિનીટની ગઝલ સંગીતના કોંત્રની કરેલી દીર્ધ સેવા લેખનના ક્ષેત્રના પાંચ નિર્ણાયકોજ

· વડોદરા, શુ કવાર બદલ રાજયની સંગીત- નૃત્ય- નાટય નહીં' જાણકાર શ્રાંોતાઓની વિક્ષાળ મ્યુઝિક કોલેજ સાથે ગુરૂ અને અકાદમીએતેમને ગ્ર. ૧૦૦૦ના પુર- મેદની પણ હતી. પંદર મહિલા અને શિષ્યના નાતે સંકળાયેલા બે કલાં સ્કાર આપ્યા છે. અને હવે પછી પંદર પુત્રમ ક્લાકરા હતા. આમાંના કારોનું તાજેતરમાં સમ્યાન થતાં, યાજાનાર સમારાહમાં તેમનું સન્માન કેટલાકે બીજાના કમ્યાઝીશનવાળી રચ-મ્યુઝિક કેલિજની સાથે સાથે વડોદરાં કરવામાં આવનાર છે. દેશના અનેક નાઓ્રજ્ય કરી જયારે કિરણે પાતાનાજ શહેર અને ગુજરાત રાજય પણ ગૌરવ- માટા સંગીતકારા તથા નૃત્યકારા કમ્પાઝીશનવાળી અને જનાબ મખસુદ ન્વિત બન્યા છે. આ ક્લાકારો છે. ત્રણ સાથે તબલા સંગત કરી ચૂકેલા દહેલવીની લખેલી ગુઝલ રજૂ કરી જે દાયકા બાદ જુલાઈ માસમાં નિવૃત્ત કરી, સકસેના માને છે કે ક્રોોતાઓની રૂા. પ હજારનું પ્રથમ ઈનામ અર્વે સ્વ. રૂચિ તમે જેવી કેળવા તેવી થઈ શકે બેગમ અખ્તર ટોફી લઈ આવી. ગઝ-લના શબ્દો હતા: "કિસીસે મેરી મંત્રીલકા પતા પાયા નહીં જાતા..." આ સ્પ-ધનિ મળેલા ઉત્સાહભર્યા આવકારથી પ્રભાવિત થઈ રાજસ્થાન સરકારે પણ રૂા. ૫ હંજાર આપવા જણાવતાં હવે પછીની સ્પર્ધામાં પ્રથમ ઈનામ રૂા. ૧૦ હજારનુંહશે. એક વખત આ ઈનામ જીતનાર માટે ફરી સ્પર્ધામાં ભાગ લેવા ઉપર પ્રતિબંધ નથી !

આગ્રા ધરાણાના જાણીતા કંદય સંગીતકાર અને મ્યુ )ઝક કેહિજના ભૂત પૂર્ગ આાચાર્ય પં. શિવકમાર શક્લનીં પિતા પાસેથી સંગીતની તાલીમ પ્રાપ્ત કરનાર અને ઉર્દૂના વ્યવસ્થિત અભ્યાસ કરનાર સુપુત્રી અગાઉ આકાશ વાણી યે જિત સુગમ સંગીત તથા ગઝલ ગાયનની ર- બિલ ભારતીય સ્પર્ધામાં પ્રથમ સ્થાન મેળવી ચુકી છે. આકાયવાણીની શસ્ત્રીય સંગીતની અખિલ ભેરતીય સ્પર્ધામાં (૧૯૭૯)માં પણ તેણે પ્રથમ સ્થાન મેળવ્યું હતું. તબલાના સ્વતંત્ર કાર્ય ક્રમ આપવાનું યુ. કે. તેમજ યુરાયના અન્ય દેશાના પણ શક્ય છે તેવું એક પ્રશ્નના જવા- ગઝલ પ્રેમઓ સમકા કાર્ય ક્રમા આપી બમાં જણાવનાર શ્રી. સક્સેના જૂથ સારી ચાહના પ્રાપ્ત કરનાર કિરણના બંધ, શા મેનશીપ કે બીજા કાવા- ટંક સમયમાં મુંબઈમાં બે કાર્ય ક્રમા છે.



કિરણના કામળ રત્વાજમાં બેગમ અખ્તર જેવી ગાયકીની છાંટ છે. બેગમ યક્ષ કરીમતી શાંતિ હીરાનંદ પછી ક્રિસ્મને મળે. ભવિશ્ય કહેશે. સુદીર્ધ સાધના બાદ કેળવાયેલા કંઠના ઉપ-યેગ સિનેમા માટે કરવાની તેની ઈચ્છા નથી.



સંગીત

ક્ષેત્રના

## આચાય

स भीत શ્રાંશારના સપ્રશ્ચિષ્ધ dખલા વાદનાચાર્ય પંદિત 2() **સુધારકુમાર શક**સેનાના 4/14 શ્વને ૧૯૨૭ના ગજ ઉત્તરપ્રદેશના અભિગઢ શહેરમાં થયા હતા.

શ્રી. સુધીર કુમારના પિના શ્રીતું નામ સદાનંદ શક્સેના તથા માતાજીનું નામ ક્રીષ્ના કુમારી આ પરિવારમાં સંગીત પ્રેત્યેની અભિરૂચી જન્મ જાતથી જ વડાઈ હોઇ, ઑ. સુધીર કુમાર અક્સેનાના છવનમાં યા-ગીતના ઉપ યારકારાતુ कावि भिन्नत तेमना परिवारभाषा थयुं ६तुं

😲 ઑ સુધીરકુમારના માતાછ ક્ષાંત્રાકુમારીના કઠ 'ભચપથ્થા सारा ढोवायी दुवसी. सुर. भीवा नानक प्रत्यादि लाइत् अविक्रीाना शक्त पर गावामां अति प्रविष्यता भरावता ६ता व्यने મહાન દ શકરીનાને તળલા વાદન अत्ये विकेष अशिश्यी कीवाथी થી સુધીરકુમાર સહસેનાંજી तणबा वादननी भार क्रिक संशीत શ્ચિક્ષા તેમના પરમ પ્રિય પિતાશીની લાનિદયમાં લંગાલિત ≱री तलसा वादन शैक्तुं तःन માપ્ત કર્યા

સુધીરકુમાર પ્રત્યે તેમના માતા પિતાને અત્યંત પ્રેમભાવ હતા અને શિશ વયથી જ શ્રા સુધારકુમારને અતિ વાલન પોલન **३री विद्याल्यास तथा सर्वित इसामात**ं राज् श्रिमन श्री સુંધીરના જીવનમાં કરાવી વિદ્યા શાધનાને પ્રભ વિંત ખનાવી શ્રી સુધીર વિધા અધ્યયન મીરતની કાલેજમાં ખી. એ. સુધા કરી વિદ્યા આરાધનાને જીવનમાં પ્રયામ સ્થાન આપ્યું છી. એ. ના વિલાભ્યાસ 📑 સાથે 🖰 dun સાધનાની મહાન લમનુને आश्रावना अम् भनावी क्वा क्ता लेया तजाज कि कार्या હોત્રમાં સ્વયે આખેતા કેરી તળમાં क्याना विविध मात्राने छवनमा दक्षभय जनावी विश्व कियान कियानियां कियानियं कियानियं कियानियां कियानियां कियानियां कियानियां कियानियां किय

શ્વંગીતના અનેક રંગમંત્રા ઉપર તથકા વાદનના અનેક પ્રેત્મામા **આ**પી ત્રિરતની **શ**ંગીત પ્રિય જનતાના મન કલાને લાવ્ય શાધનાથી આતંદ રંજત કરી होधा. अक हिरस भिरत **स**ंगीत કલા મહળમાં શાંગીત ગાયન વાદનની શબ્ધ રમર્શનું ભાષાજન કરવામાં આવ્યું અને જે સંગીત સ્પર્ધાના નિર્ણાયક તરીકે ભારત વર્ષના વાદન ક્ષત્રાટ કળીછુ-દીનખાન શાકેખે ગાન મહીત કર્યું હતું.

મા **યુંગીત ભ**ગ્ય સ્પર્ધામાં **ય**વે ने की संशिक्त वनका वास्त्र वास्त्र कार्यान के करे वेन्त्र

√ું ખુશી કું ઘઇ, વાર્તિ હવામી લાધનાનું વિભય માં કું મુગીતું કહીને છે આજે તેમાં મળીત માંગળા પશા જ પુરા માં, અને અંદિ સંગીત દેશને છે ભાજ તેઓ સંગીત સ્પર્ધામાં બીં સુધિરને પ્રથમ કોલેજ નેરાડાના સપ્રથિધ સંગીત વિજેતી તરીકે જોશે તેલાણ વાદન આયાપ છે શ્રી. કર્યા અને સુધીરને બાલાના સંધીર ભારતના ખ્યાત પ્રધ્ત सुनी - बारतभी ्रबी अंतुम्बर्ग के विकास

श्विकारी तामकी नाहत देखाती निर्माकियाना अने अत्यत साव हम सेवीत परिवार अर्थाचन रिविडेड यात अताहार के अने उत्ताहनी बार्नि क्रिनिक हैं ते विश्वासी करीविया किलाना मालम्मी तमक वादन क्राना

वास्त क्रमाना विदितिपृष्टित के ली सभीर केए प्रधा अवाकार अर्थ पर स्थापित स्थान कि कार कि कार कारतनी दिशान

> ું લે. શ્રી યેશવેત ડી. બર્ટ સંગીત શોસી ભાવનગર જે જેવા તે

હિલ્લી તમલાભાજ, વ્યાવસાય કર્યાં કર્યાં હતા મનાવી દે છે તમલાભાજ, વ્યાન કાયદા કરે છે. જેની તમલા વાકન શ્રે ગીતથી પશ્ચકાર, લગી હારને સીસુપી પુરુષ रबकार, क्या परना शासपापरना आपेड पण रस रंगमा जावी कर्च सेविरेडमार सकसेना जाक तमका स्वतंत्रमाल तमका आपेड पण रस रंगमा जावी कर्च स्वारत वर्षना सर्व शेर हम ય ગીત પ્રત્યાદિ શિન્ત અને મે છે કવાની ગહાનું ભારાપતાનું ને જરે સમક્ષ રાખી વાર્તિ કર્યા પાયતો ઉપર અતિ પોડીત્યું સર્યું પુદ

થ પાદિત કર્યું કર્યા કર્યા છે. ઉસ્તાદ હબીયુદીને ખાનને શ્રી. સુધીર ઉપર જિલ્લો પ્યાર તભવાના શર તરીકે સધારના . જીવનમાં તેમલાવાદનની અદ્યત ં શ્રી સુધીર કાલેજ જીવનમાં સુધીરના જીવનમાં કલા દુલકોન કરાવ્યું જાયા 🥍 સુધીર 🖟 તેમના છવનમાં ખેતે કે જે દેશાનો च गीत दिसात्राक्ता करिया ભારતના, કુંભનેક કું રે ગ મુચા ઉપરથી તેમણા વાદનની કલાતું ભાગ્ય દર્શન કરાવી તમલા વાદન કલા મિ દેવી તેવા લયુના पाडीत्य आसाद्यान्य साव , रसया સગીત પ્રેમી માલિક જેતાના મન क्षा भाराधनीना इस नेथी भान इ ર જીત ફરી દીધા સુધીર ભારતીય મુગીત કલા श्रापार विशेष

ખાનલાહેંમ કુરિક્ષા કે જ એટા મારા કરાયા છે. તેમલા નિવસ મારા વારા કરવા માના લાગ છે. સુધાર ભાગમાં તેમલા ત क्रमामे वयुक्त क्रिक्त नामकारनायक्र देवा क्रमान हुसेन દે ખોર મામુને તમલા લાક માટે વિલાયતમાન અને તમલાની ઉપાસના કોર્સીક પાલકા બાહે મુક્તિ ક્લિયકમારે શકલ લા. માનવજીવનમાં હવ સુધાર હતાર મામાં કે બતારત જ હસે તેમાં કરવાદિ સાધનામાં વિતાબા પછી જવનમા Braise में तुल्लानी आर् शिक्ष सम्बद्धि संगीत : स्वामिना विक्षा भारी पिताबीनी आये तमका अपीत हरी क्काने प सेथा करी जान यान अधनानी व्यवस्था जात करा क्याने प्रमाण करा जात करा क्याने क ત્રમાર્વ ત્યારે પૂર્ણ શ્રી સુધાર ત્યાં જું હાથાની વાર્ગાળાયામા ખાના ત્યારે હહી આ સુધાર તુખલા કર્મા દેવસી કબોણુરાત ખાજના પ્રભાવમાં પ્રેયુ લાવાડે ખાન સાકેમ્પ્લિમાં ખાત ક્રિપ્યતા હવા કર્યા છે. જે આ સમાર એક રિવકારી તેમલી વાદન કર્યાની નિરાશિયાના અને અન્યત સાવ

\$ 6 21 (5)

ા ગાતા ક્રાયે તે કાર્ય વંગીતમાં આજ તળલાનું સ્થાન व्यति भदरातुं भनगभां आवे ð. ;

ં તથકા <sup>'</sup> વિનાતું **સ**ંગીત સંગીત કેલા જગતમાં તળલા વાદન શેલી ઘયાન કઠીન છ સાધના માનવજીવનમાં ધર્યાજ વધી શ્વિષ્ધ થાય છે. શ્રી સુધીર આજ વ્યનિક અાગીત શામાર લોક. ભાકાશવા**ણી, ય**ગીતની અનેક મ**ેરી** ક્ષેત્રમાં તથલા વાદનકલાની માર્વ શેષ્ઠ ભારાવનાતું ઉ'ચ रस भाव दर्शन करावी क्या શ્રંગીત જરતમાં એક નામાક્રીત ું તમત્રા વાદન 'આચાર્ય' તરીકે बंद कीरह स्थान आरत व्यु<sup>ल</sup> के ું. શ્રી, સુધાર જૂ તે, મંગીત કલા અમ પ્ય શિખ્યાં તૈયાર કરી त्रांका वादन इसानी के गति असरावि असा स गीत उपासनाने મુજીવંત ખતાવી છે.

🔗 औ સુધીર કુમારના તળલા . વાદનમાં તાલ દા ભગ્યતા, લયની श्री श्रधीर करताह हम्पिछंडीन स्मार तार्य मान मान प्रिय किम्पता, वाहा मान परिता, तार्या पानसाहेल पासिया त्रांचा प्रमु पर्दे के क्यों स्थान स्थान क्यों के स्थान क्यों का क्यों का क्यों का क्यांचा क्य અંગા તેમની તમલા વાદનની किनी तुलसी वाइन संगीत्रशी काश्यनाभी इसिनिय 🕏 श्री. વાર્ગ રામિનિના મુધ્ય ઉપદા બારન વર્ષના શર્મ શેષ્ઠ લય ભાવાદ દર્શન કરાવે છે જે શિષ્ધ તલેલા લગ્ન ટ છે અને वायक में बाब सारा तमक यी न र तेमनी वाहनक मार्भी करातु भयुर दियि तो नायक अभे तेटले आई विश्व शंकर छ :